Dipublikasikan oleh:

_BAHASA

BAHASA

Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia

E-ISSN : 2685-4147

KONSEP PEMELIHARAAN LINGKUNGAN PADA KATA BAKAR DALAM
BAHASA DAYAK DI KALIMANTAN TIMUR: KAJIAN EKOLINGUISTIK

Naskah Diterima
8 Agustus 203

Direvisi Akhir Tanggal
21 November 2023

Disetujui Tanggal
20 Desember 2023

doi:
https://doi.org/10.26499/bah
asa.vbi2.726

Keywords:
Burn; Dayak; ecolinguistics;
environmental; preservation

Kata-kata Kunci :
bakar; Dayak; ekolinguistik;
pemeliharaan lingkungan

The Concept of Environmental Preservation in the Word Bakar
in Dayak Language in East Kalimantan: Ecolinguistic Study

Syamsul Rijal?, Muhammad HasyimP, Lukman®, dan Ery Iswary®
4 Fakultas Keguruan dan IImu Pendidikan, Universitas Mulawarman

bFakultas Ilmu Budaya, Universitas Hasanuddin
Pos-el: rijalpaddaitu@yahoo.com

Abstract

One of the ethnic groups that is known for its cultural strength is the Dayak ethnic group,
which is widely spread in East Kalimantan Province. The Dayak ethnic group has local
wisdom that is synonymous with the forest environment. Almost all of their activities
depend on forests, including their source of food. Forest management as agricultural land
reflects a uniform cultural process in the Dayak ethnic agricultural system. They use the
word burn with nutung vocabulary which is different from burning food, such as pisak,
tinug, and kahang in several Dayak language dialects. This burn vocabulary is seen in 6
Dayak languages in East Kalimantan, namely Dayak Kenyah, Dayak Bahau, Dayak
Benuag, Dayak Tunjung, Dayak Punan, and Dayak Penihing/Aoheng. These six Dayak
languages differentiate the word burn for the context of burning land and burning food.
Ideologically, these two words are included in the cognitive system of Dayak speakers.
Sociologically, they can carry out customary regulations well. Biologically, the use of
these two words can maintain the relationship of all flora and fauna in the forest ecosystem.
Therefore, these two words are linguistic evidence of the concept of environmental
preservation in the Dayak language.

Abstrak

Salah satu etnis yang terkenal kekentalan budayanya adalah etnis Dayak yang banyak
tersebar di Provinsi Kalimantan Timur. Etnis Dayak memiliki kearifan lokal yang identik
dengan lingkungan hutan. Hampir semua aktivitas mereka bergantung pada hutan,
termasuk sumber lahan pangan mereka. Pengelolaan hutan sebagai lahan pertanian
mencerminkan proses budaya yang seragam dalam sistem pertanian etnis Dayak. Mereka
menggunakan kata bakar atau membakar dengan kosakata nutung yang berbeda dengan
membakar makanan, seperti pisak, tinug, kahang dalam beberapa dialek bahasa Dayak.
Kosakata bakar ini dilihat dari enam bahasa Dayak di Kalimantan Timur, yakni bahasa
Dayak Kenyah, Dayak Bahau, Dayak Benuaq, Dayak Tunjung, Dayak Punan, dan Dayak
Penihing/Aoheng. Keenam bahasa Dayak ini membedakan kata bakar untuk konteks
membakar lahan dan membakar makanan. Secara ideologi, kedua kata ini sudah termasuk
dalam sistem kognitif penutur bahasa Dayak. Secara sosiologis, mereka mampu
menjalankan regulasi adat dengan baik. Secara biologis, penggunaan kedua kata tersebut
dapat menjaga hubungan semua flora dan fauna dalam ekosistem hutan. Oleh karena itu,
kedua kata ini menjadi bukti linguistik adanya konsep pemeliharaan lingkungan dalam
bahasa Dayak.

How to Cite: Rijal, Syamsul., dkk. (2023). Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada Kata
Bakar dalam Bahasa Dayak di Kalimantan Timur: Kajian Ekolinguistik. Bahasa: Jurnal
Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia. 5(2). 164—177. doi:
https://doi.org/10.26499/bahasa.v5i2.726

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 164


mailto:rijalpaddaitu@yahoo.com
https://doi.org/10.26499/bahasa.v5i2.726

Syamsul Rijal, dkk.

PENDAHULUAN

Pulau Kalimantan memang menyimpan banyak misteri kebahasaan yang penting diungkap
secara ilmiah penggunaannya. Kearifan lokal menyatu dalam penggunaan bahasa sehari-hari
masyarakat di Kalimantan Timur. Salah satu etnis yang mendiami Kalimantan Timur adalah
etnis Dayak dengan beberapa subetnisnya yang sampai saat ini masih taat melestarikan
kearifan lokalnya. Kearifan lokal itu tersimpan dalam tuturannya atau bahasanya. Kearifan
lokal yang identik dengan masyarakat Dayak adalah kesetiaannya menjaga dan melestarikan
hutan sebagai sumber peradabannya (Rijal, 2021:380).

Hutan bagi masyarakat Dayak penting dalam proses pembentukan karakter
kedayakannya. Hampir semua aktivitas masyarakat Dayak, terutama yang di pedalaman,
bertumpu pada hutan. Bahkan, mungkin tidak berlebihan jika dikatakan bahwa hutan adalah
sumber kehidupan bagi masyarakat Dayak. Hutan bagi masyakat Dayak pedalaman seperti
mal bagi masyarakat kota. Semua kebutuhan tersedia di hutan. Hutan juga menjadi sumber
hiburan sekaligus sumber pekerjaan. Hal ini dapat dilihat dengan adanya aktivitas berburu dan
menanam padi. Selain itu, hutan menjadi sumber utama mencari makanan, bahan bangunan,
dan obat-obatan bagi masyarakat Dayak (Tisen, 2004:1). Oleh karena itu, masyarakat Dayak
memiliki cara khusus merawat hutan supaya hutan mereka tetap lestari.

Salah satu etnik Dayak di Kalimantan Timur yang masih mengutamakan hutan sebagai
pemenuh kebutuhan dasar adalah etnik Dayak Wehea di Kabupaten Kutai Timur. Mulyani
(2022:90) menunjukkan dalam penelitiannya bahwa hutan adalah lumbung kehidupan
masyarakat Dayak Wehea. Bagi masyarakat Wehea, melestarikan alam merupakan bagian
dari melestarikan budaya. Kehilangan hutan berarti juga kehilangan tradisi dan adat suku
Wehea. Eksistensi suku Dayak Wehea bergantung pada hutan. Jika hutan hilang, mereka bisa
punah (Mulyani, 2022:90).

Pemahaman masyarakat di Nusantara pada umumnya menyadari pentingnya alam
sekitar sebagai sumber penopang kehidupan, terutama bahan-bahan alami yang tersedia di
alam. Hal ini terlihat dari hasil penelitian Sutrisna dan Bhandesa (2022:331) bahwa sebagian
besar remaja bersikap bangga, sadar, dan setia akan pentingnya tanaman obat untuk menjaga
dan meningkatkan kesehatannya. Ini adalah informasi penting dan positif sebab dampak ke
depannya akan membantu terlaksananya pelestarian alam dan lingkungan. Remaja yang sadar
dan bangga akan pentingnya tanaman obat tentu akan berusaha menanam atau
mengembangbiakkan tanaman-tanaman obat tersebut di sekitar lingkungannya.

Salah satu cara mengetahui bahwa masyarakat Dayak memiliki cara khusus merawat
hutan adalah dengan melihat penggunaan bahasa yang terkait dengan cara mereka
memperlakukan lingkungannya. Salah satunya tentang bagaimana cara masyarakat Dayak
mengolah hutan agar terhindar dari kebakaran lahan. Mereka memiliki konsep khusus terkait
kata bakar atau membakar. Konsep ini tertuang dalam diri sebagai cara pandang orang Dayak
terhadap aktivitas sehari-hari mereka. Hal ini sejalan dengan yang dikatakan oleh Wardhaugh
(2006) bahwa budaya suatu masyarakat terefleksi dalam bahasa mereka. Begitu pula menurut
Ahimsa (2001:24) bahwa bahasa merupakan cerminan dari masyarakat. Tindakan-tindakan
yang dilakukan dalam aktivitas sehari-hari tercermin dalam bahasa yang dituturkan.

Dalam kehidupan sehari-hari, orang Dayak mampu membedakan proses membakar
yang konteksnya sampai hancur dan hangus dengan kata bakar yang konteksnya untuk
mematangkan makanan. Mereka memiliki konstruksi khusus dalam bahasa yang digunakan
untuk menjaga alam sekitarnya. Bahasa mereka itu adalah tanda linguistik yang juga
merupakan konstruksi dan refleksi dalam kebudayaan masyarakat Dayak. Seperti yang
dikatakan oleh Kramsch (2000:22) bahwa konstruksi dan rekonstruksi dalam penggunaan
tanda bahasa merupakan cara pengguna bahasa mengontrol lingkungan mereka. Selain itu,
tanda-tanda linguistik itu juga digunakan untuk memantau perilaku mereka dan orang lain

165 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

dalam menjaga lingkungan. Hal inilah yang terjadi pada masyarakat Dayak di Kalimantan
Timur. Mereka sangat detail membedakan kata bakar untuk konteks ‘hangus’ dan kata bakar
untuk konteks ‘matang’.

Perlakuan masyarakat Dayak terhadap alam sekitarnya ini mengingatkan tentang
konsep yang dikemukan oleh Duranti (1997:14) tentang perfomances (perfomansi),
indexcality (indeksikality), dan participation (partisipasi). Dalam prinsipnya, perlakuan
terhadap alam telah dikonsepkan dalam simbol-simbol bahasa sebagai proses interaksi,
termasuk interaksi dengan sesama manusia. Pola penggunaan dan ketidakpenggunaan kata
dalam satu bahasa ini juga dikemukakan oleh Foley (1997:3). Dalam hal ini, penggunaan kata
bakar dengan dua kosakata dalam dua konteks yang berbeda dapat dilihat sebagai penggunaan
yang tercermin dari budaya masyarakat Dayak yang menyatu dengan alam.

Tulisan ini lebih menitikberatkan pendekatannya pada kajian ekolinguistik. Oleh karena
itu, ada beberapa hal dari ekolinguistik yang mendasari penelitian atau penulisan artikel ini.
Garner (2005:91) menjelaskan bahwa kajian awal ekolinguistik mulai dicetuskan oleh Einar
Haugen pada tahun 1972. Einar Haugen adalah seorang ahli bahasa berkebangsaan
Norwegia-Amerika. Haugen memperkenalkan ekolinguistik dengan nama awal ekologi
bahasa. Akan tetapi, menurut Garner (2005:91), Haugen telah gagal mengembangkan lebih
lanjut tentang ekologi bahasa ini sebab dia tidak memberi batasan ketat tentang apakah kajian
ini merupakan ekologi bahasa, linguistik ekologi, atau ekolinguistik. Tidak ada batasan ilmiah
yang mampu membedakannya sebagai disiplin ilmu yang berbeda. Selain itu, Garner
(2005:92) juga melihat bahwa ekolinguistik yang dikemukakan oleh Haugen masih sebatas
metafora lingkungan dalam penggunaan bahasa. Artinya, lingkungan dalam hal ini bukanlah
lingkungan secara fisik, tetapi lingkungan sebagai penutur bahasa. Sementara, ekolinguistik
sebenarnya dapat dikembangkan jauh lebih dalam sampai pada perbedaan konsep, pemikiran,
bahkan implikasi antara ilmu bahasa dan lingkungan alam secara luas. Akan tetapi, konsep
metafora yang dikemukakan Haugen masih ada yang menggunakannya sampai sekarang
sebagai kajian ekolinguistik. Hal ini dapat dilihat dalam artikel Nurdiyanto, dkk. (2022)
tentang ungkapan-ungkapan metaforik dalam melestarikan lingkungan hidup masyarakat di
Banyumas melalui penggunaan ekoleksikon komunitas pencinta burung merpati.

Perkembangan ekolinguistik di dunia telah banyak dibahas. Bahkan, review terbaru dari
Wenjuan Zhou (2021) melihat perkembangan setengah abad ekolinguistik sebagai satu kajian.
Menurut Zhou (2021:1), kelahiran ekolinguistik tidak dapat dipisahkan dari kebutuhan
ekologis, terutama krisis ekologi yang semakin menghantui penduduk dunia. Hal itu
disebabkan oleh karena identitas ekologis tidak terbentuk secara bawaan pada setiap manusia,
tetapi berdasarkan perkembangan wacana di sekitar lingkungan tertentu (Lei, 2021:510).
Meskipun konsep ekolinguistik saat ini sudah semakin berkembang dengan berbagai
perspektif, tentu Kita tidak dapat melupakan nama besar Einar Haugen dan M. A. K. Halliday.
Kedua linguis ini memliki peran besar dalam kelahiran ekolinguistik.

Saat ini, kajian ekolinguistik semakin melebarkan kajiannya untuk berbagai wacana
lingkungan. Seperti penelitian Bromhead (2021) yang menyoroti penggunaan kata banjir
sebagai pintu masuk memahami semantik dalam budaya tertentu. Yang menarik dalam artikel
tersebut, pemaknaan satu kata sebagai semantik dapat ditingkatkan menjadi peristiwa atau
wacana tertentu (Bromhead, 2021:11). Memang tantangan terberat saat ini adalah kepunahan
bahasa daerah yang sulit dibendung. Kepunahan suatu bahasa daerah berarti kepunahan suatu
budaya dalam masyarakat. Demikian juga dengan bahasa, bahasa merupakan warisan penting
di dunia, yang kehadirannya sama dengan warisan lainnya seperti flora dan fauna di suatu
negara (Pérez, 2015:115).

Pandangan ekolinguistik yang tepat diterapkan di lingkungan alam masyarakat Dayak
Kalimantan Timur adalah model ekolinguistik dialektikal dari Sune Vork Steffensen.

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 166



Syamsul Rijal, dkk.

Padangan ini meyakini bahwa bahasa dibentuk oleh praksis sosial dan sekaligus membentuk
praksis sosial (Subiyanto, 2015). Ada hubungan dialektikal antara bahasa dan praksis sosial.
Dialetika yang terjadi antara bahasa dan praksis sosial ini berlaku pada semua aktivitas
manusia dengan alam sekitarnya. Yang menarik dari teori ekolinguistik dialektikal ini adalah
adanya tiga dimensi yang dijelaskan secara detail. Dimensi tersebut terdiri atas: dimensi
ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis. Bundsgaard dan Steffenson (dalam
Subiyanto, 2015) menjelaskan ketiga konsep dimensi tersebut. Dimensi ideologis terkait
dengan sistem psikis, sistem kognitif, serta sistem mental individu dan masyarakat. Dimensi
sosiologis terkait dengan regulasi individu dan masyarakat dengan alam sekitar. Dimensi
biologis terkait dengan hubungan antarspesies flora dan fauna dengan tanah, air, dan bumi
secara keseluruhan (Subiyanto, 2015). Dimensi ideologis ini juga pernah disinggung Ma dan
Stibbe (2022:167) bahwa setiap kelompok masyarakat penutur bahasa memiliki cara unik
menggunakan bahasanya untuk mengodekan ideologinya. Oleh karena itu, menurut Ma dan
Stibbe (2022:167), perlu dilakukan kajian ekolinguistik untuk melihat fitur-fitur bahasa dalam
rangka mengungkap ideologi serta membandingkan ideologi tersebut dengan ekosofi etnis
penutur bahasa yang satu dengan bahasa lainnya.

METODE

Tulisan ini diangkat dari hasil penelitian yang pelaksanaannya dilakukan secara
simultan dengan sejumlah data besar terkait enam bahasa Dayak di Provinsi Kalimantan
Timur. Pengumpulan data dilakukan sekitar tahun 2022 di beberapa wilayah kota dan
kabupaten di Kalimantan Timur, seperti Kota Samarinda, Kabupaten Kutai Kartanegara,
Kabupaten Kutai Barat, Kabupaten Kutai Timur, dan Kabupaten Mahakam Ulu. Salah satu
bagian dari data penelitian ini kemudian dianalisis secara detail menjadi satu artikel ilmiah.
Oleh karena itu, penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif.

Data diperoleh dari beberapa informan terkait penggunaan kata bakar dalam bahasa
Dayak. Ada enam informan yang dipilih setiap penutur bahasa Dayak. Informan tersebut
adalah satu orang penutur bahasa Dayak Bahau, satu orang penutur bahasa Dayak Benuag,
satu orang penutur bahasa Dayak Kenyah, satu orang penutur bahasa Dayak Penihing, satu
orang penutur bahasa Dayak Punan, dan satu orang penutur bahasa Dayak Tunjung. Setiap
informan diberikan pertanyaan awal yang sama, yakni bagaimana penggunaan kata bakar
dalam bahasa mereka. Pertanyaan berikutnya semakin berkembang sesuai dengan konsep dan
konteks penggunaan kata bakar dalam setiap bahasa Dayak di atas. Beberapa pertanyaan
lanjutan dilakukan melalui sambungan telepon. Hal ini dikarenakan pada saat analisis data,
beberapa data perlu diperjelas dengan konteks penggunaan dari sejumlah aktivitas yang masih
dilakukan masyarakat Dayak di hutan atau di ladang mereka.

Seperti yang sering dilakukan peneliti sebelumnya sebagai peneliti bahasa, informan
tentu menjadi titik fokus utama penelitian ini. Sebab, meneliti bahasa sebenarnya adalah
meneliti manusia itu sendiri (Djajasudarma, 2006:12). Atau dengan kata lain, meneliti bahasa
juga kita harus meneliti penutur bahasa tersebut. Pengambilan datanya pun dilakukan dengan
wawancara mendalam yang disertai dengan teknik lanjutan catat dan rekam. Data yang
terkumpul secara umum menunjukkan kosakata yang berbeda antara konteks membakar yang
‘hangus’ dan konteks membakar yang ‘matang’. Hal ini tentu sejalan dengan tujuan awal
penelitian ini sehingga hipotesis dapat ditentukan sambil melihat dan menganalisis data secara
keseluruhan. Selain itu, data pembantu atau data sekunder juga ditampilkan dalam artikel ini.
Data sekunder tersebut diperlukan sebagai kelengkapan informasi, terutama mengenai
karakteristik etnis Dayak yang sedang dianalisis.

Semua data ditampilkan dalam tabel awal. Selanjutnya, data tersebut dianalisis secara
ekolinguistik dan diuraikan satu per satu secara detail melalui model ekolinguistik dialektikal

167 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

dari Bang dan Door (dalam Subiyanto, 2015). Model ini melihat data yang terkumpul dengan
memerhatikan hubungan pemaknaan sosial dan pemaknaan individual.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Perjalanan mendatangi beberapa perkampungan Dayak di Provinsi Kalimantan Timur
membuahkan hasil pengumpulan data yang menarik disampaikan secara ilmiah. Data ini
diambil dari komunitas atau perkampungan Dayak yang berbeda subetnis. Subetnis tersebut
tersebar di Kota Samarinda, Kabupaten Kutai Kartanegara, Kabupaten Kutai Timur,
Kabupaten Kutai Barat, dan Kabupaten Mahakam Ulu.

Wilayah perkampungan Dayak di Kota Samarinda terletak di Kelurahan Pampang. Di
Kelurahan Pampang mayoritas dihuni oleh etnis Dayak Kenyah Lepo Bakung. Titik
pengambilan data berikutnya adalah Desa Sungai Bawang di Kabupaten Kutai Kartanegara.
Desa ini tidak terlalu jauh dari Kelurahan Pampang. Akan tetapi, penuturan bahasa Dayak
Kenyah di Desa Sungai Bawang sedikit berbeda dialek dengan Pampang. Masyarakat Sungai
Bawang mayoritas dihuni oleh Dayak Kenyah Lepo Jalan. Titik pengambilan data berikutnya
langsung melompat ke Kabupaten Kutai Barat. Sekitar 100 km dari Kota Samarinda.
Kabupaten Kutai Barat mayoritas ditemukan etnis Dayak Benuag dan Tunjung. Dalam satu
kecamatan, kadang-kadang ada desa yang bersebelahan etnis Dayak Benuaq dan Dayak
Tunjung. Kabupaten selanjutnya sebagai tempat pengambilan data adalah Kabupaten
Mahakam Ulu. Ada dua kecamatan yang menjadi fokus pengambilan data, yakni Kecamatan
Long Hubung yang mayoritas dihuni Dayak Bahau dan Kecamatan Long Pahangai yang
mayoritas dihuni Dayak Penihing atau Aoheng. Terakhir adalah Kabupaten Kutai Timur. Ada
dua desa yang menjadi sasaran pencarian etnis Dayak Punan di Kutai Timur, yakni di sekitar
Desa Nihas Liah Bin di Kecamtan Muara Wahau dan Desai Miao Baru di Kecamatan
Kongbeng. Etnis Dayak Punan ini merupakan etnis Dayak yang paling sedikit jumlahnya dan
agak susah ditemui persebarannya. Hasil pengumpulan data secara keseluruhan dapat dilihat
dalam tabel 1 di bawah ini.

Tabel 1.
Kata [bakar] dalam Beberapa Bahasa Dayak di Kalimantan Timur
Bahasa Dayak bakar bakar
(dalam konteks hangus dan hancur) (dalam konteks mamatangkan makanan)

Kenyah Lepo Jalan tutung [tutun] itum [itum]
Kenyah Lepo Bakung nutung [nutun] pitum [pitum]
Bahau nutung [nutun] pisak [pisa?]
Benuaq nyurug [furu?] tinug [tinu?]
Tunjung nutukng [nutukn] ninug [ninu?]
Punan nutung [nutun] isak [isa?]
Penihing/Aoheng nutung [nutun] kahang [kahap]

Untuk lebih jelasnya, data dalam tabel di atas akan dianalis dan diberikan tambahan
informasi terkait etnis penuturnya. Analsis tersebut dapat dilihat secara detail sebagai berikut
ini.

1. Dayak Kenyah (Lepo Jalan dan Lepo Bakung)

Penelitian awal mengenai Dayak Kenyah ini pernah dilakukan pada 2015 dan
dipublikasikan pada 2016 dengan judul Hubungan Bahasa Dayak Kenyah dan Bahasa Dayak
Punan: Analisis Ekolinguistik Dialektikal (Rijal, 2016). Hasil penelitian ini menunjukkan
adanya kedekatan kosakata bahasa Dayak Kenyah dan bahasa Dayak Punan dari segi
ekolinguistik, khususnya istilah yang terkait aktivitas berburu di alam liar. Hasil penelitian
inilah juga yang banyak menginspirasi dan menghasilkan beberapa tulisan terkait
ekolinguistik bahasa-bahasa Dayak di Kalimantan Timur.

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 168



Syamsul Rijal, dkk.

Penutur bahasa Dayak Kenyah tersebar luas di Kalimantan Timur dan Kalimantan Utara.
Akan tetapi, yang paling dekat pusat ibukota adalah komunitas Dayak Kenyah di Kelurahan
Pampang Kota Samarinda. Beberapa kilometer dari Kelurahan Pampang, komunitas Dayak
Kenyah juga dapat ditemui di Desa Sungai Bawang yang masuk dalam wilayah administratif
Kabupaten Kutai Kartanegara. Selain di Kota Samarinda dan Kutai Kartanegara, penutur
bahasa Dayak Kenyah juga bisa ditemukan di beberapa wilayah di Kalimantan Timur, seperti
di Kutai Timur, Kutai Barat, dan Mahakam Ulu. Hanya saja, bahasa Dayak Kenyah tersebut
biasanya sudah berbeda subdialek. Misalnya di Kelurahan Pampang, mayoritas masyarakat
menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Lepo Bakung, sedangkan di Desa Sungai Bawang,
mayoritas masyarakatnya menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Lepo Jalan. Beberapa
tempat lainnya seperti di Kampung Batu Majang Kecamatan Long Bagun dan Kampung
Rukun Damai Kecamatan Laham, Kabupaten Mahakam Ulu, terdapat komunitas Dayak
Kenyah yang menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Uma Tukung, Uma Baka, Uma Timei,
dan Lepo Tau (Samsoedin, dkk. 2010:146).

Nenek moyang Dayak Kenyah disinyalir dari migrasi penduduk sekitar 3.000 s.d. 1.500
SM dari dataran Yunan yang berkebangsaan Mongoloid. Sebelum sampai di wilayah
Kalimatan Timur seperti Kutai Kartanegara dan Kutai Barat, nenek moyang Dayak Kenyah
tinggal di Malaysia Timur. Dari Malaysia Timur, mereka bergerak ke Apo Kayan (Riwut
dalam Samsoedin, 2010:148). Apo Kayan merupakan daerah di sekitar utara Kabupaten
Malinau sekarang, yang masih berbatasan langsung dengan Sarawak Malaysia. Karena alasan
adat, perang, dan berkurangnya lahan sumber bahan makanan, mereka berpindah secara
kelompok kecil ke berbagai wilayah dan membuka perkampungan baru (Eghenter dan Sallato
dalam Samsoedin, 2010:149).

Dari sini, terlihat jelas bahwa nenek moyak Dayak Kenyah telah menempatkan
pertanian berpindah sebagai sumber kehidupan mereka. Mereka sejak dulu terbiasa mengolah
lahan atau hutan secara berpindah-pindah. Warisan pertanian ini masih diturunkan hingga
generasi saat ini. Sistem pertanian yang berpindah-pindah inilah yang terekam dalam bahasa
mereka. Sistem pertanian itu menghasilkan produk teknologi sederhana, pengetahuan
tradisional, dan termasuk kearifan lokal tentang bagaimana cara merawat dan menjaga hutan
sebagai sumber kehidupan masyarakat Dayak Kenyah.

Salah satu bukti rekaman bahasa Dayak Kenyah yang diturunkan dari budaya mereka
adalah sistem penamaan subdialek bahasa mereka yang mengikuti penamaan kampung
dengan penggunaan kata lepo (ada yang menyebut leppoq atau leppo). Kata lepo sendiri
bermakna perkampungan (Samsoedin, 2010:150). Sementara, kata lepo dijadikan sebagai
penanda nama dan pembeda untuk setiap dialek bahasa Dayak Kenyah. Hal lain yang dapat
dilihat dari produk turunan budaya hutan dan pertanian berpindah dari masyarakat Dayak
Kenyah adalah adanya pembedaan kosakata untuk kata bakar [tutung] yang konteksnya
membakar sampai hangus atau hancur dan kata bakar [itum] untuk konteks membakar untuk
mematangkan makanan. Pembedaan kosakata ini menjadi penanda bahwa penutur bahasa
Dayak Kenyah memiliki konsep memelihara alam agar terhindar dari kebakaran. Untuk lebih
jelasnya, kedua kata tersebut akan dijelaskan secara detail di bawah ini.

a. tutung atau nutung

Penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan mennggunakan kata tutung untuk
menyebut aktivitas membakar yang tujuannya untuk menghancurkan atau
menghanguskan. Sementara Dayak Kenyah Lepo Bakung menyebutnya dengan
nutung. Meski demikian, penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan dan Lepo
Bakung masih saling memahami kedua kata tersebu. Kata tutung atau nutung ini
sering ditemukan dalam aktivitas saat membersihkan lahan pertanian yang sudah
ditebas agar siap ditanami padi. Misalnya membakar sampah atau membakar lahan.

169 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

Berdasarkan wawancara yang dengan penutur bahasa Dayak Kenyah, ada yang
mengatakan bahwa kedua kata ini sama saja. Perbedaan fonem /t/ dan /n/ hanya
membedakan sebagai derivasi dari kata benda ke kata kerja. Kata bendanya disebut
tutung sedangkan hasil dari proses membakar ini disebut nutung sebagai bentuk kata
kerjanya.
Kata tutung dan nutung ini digunakan khusus untuk aktivitas membakar di luar
rumah. Seperti membakar sampah, membakar ranting dan daun di ladang, dan
membakar benda-benda yang tidak digunakan lagi. Masyarakat penutur bahasa
Dayak Kenyah sangat mampu memahami secara konteks penggunaan kata ini.
Pikiran alam bawah sadar mereka sudah memahami dengan baik bahwa saat
mengucapkan atau mendengar kata tutung atau nutung, mereka sudah memiliki
persiapan tentang risiko api yang besar di luar ruangan. Oleh karena itu, potensi
terjadinya kebakaran yang lebih luas sudah diantisipasi sebelumnya, baik secara fisik,
maupun secara psikis. Inilah salah satu cara menjaga hutan agar saat membakar
dahan, ranting, dan daun di ladang tempat menanam padi, mereka sudah
mengantisipasi terjadinya kebakaran.

b. itum atau pitum
Penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan dan Lepo Bakung menggunakan kata yang
sedikit berbeda, yakni itum untuk Lepo Jalan dan pitum untuk Lepo Bakung. Akan
tetapi, ada yang mengatakan bahwa kedua kata itu sama maknanya. Perbedaannya
hanya terletak pada fonem /p/. Fonem /p/ di sini menandakan bahwa itu adalah
bentuk kata kerja, yakni membakar (pitum). Sementara, itum adalah bentuk kata
bendanya. Dalam penggunaan kalimat sehari-hari, masyarakat sering menggunakan
kata pitum karena sudah menjadi kata kerja. Kata itum atau pitum digunakan untuk
konteks membakar makanan. Dalam hal ini, makanan tersebut tidak sampai hangus
atau hancur. Sifatnya hanya mematangkan makanan. Misalnya membakar ayam atau
membakar ikan.
Penggunaan kata itum dan pitum ini sudah terpatri di pikiran masyarakat Dayak
Kenyah. Mereka tidak pernah keliru menggunakan konteks ini. Penggunaan kosakata
itum/pitum tidak pernah tertukar dengan tutung/nutung. Ketika mendengar kata itum
atau pitum, mereka sudah memiliki persiapan dalam pikiran tentang konsekuensi dari
aktivitas yang mereka lakukan. Pemahaman ini telah ada sejak dini melalui
pemerolehan bahasa ibu secara alami.
Hal ini berbeda dengan beberapa bahasa di Nusantara, termasuk bahasa Indonesia
yang hanya memiliki satu kata untuk konsep membakar, baik untuk konteks bakar
sampah, maupun konteks bakar makanan. Potensi  kekeliruan dan
ketidakantisipasiannya sangat tinggi. Jika ada perintah sebagai aktivitas membakar,
penuturnya tidak teliti mengantisipasi risiko terjadinya kebakaran. Misalnya dalam
bahasa Indonesia, konsep membakar sampah dan makanan hanya menggunakan satu
kosakata.
Konsep ini sejalan dengan teori ekolinguistik dialektikal yang memfokuskan pada
tiga dimensi, yakni dimensi ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis.
Penutur bahasa Dayak Kenyah memiliki ketiganya. Secara ideologis, penutur bahasa
Dayak Kenyah memiliki gagasan sistem psikis, sistem kognitif, dan mental secara
individu dan masyarakat tentang konsep dan konteks membakar yang dapat
mencegah terjadinya kebakaran hutan. Secara sosiologis, bahasa Dayak Kenyah
memiliki regulasi berbahasa yang ditaati oleh semua penuturnya. Secara biologis,
penggunaan kosakata tutung/nutung dan itum/pitum ini menunjukkan terpeliharanya
dengan baik hubungan antara manusia dengan seluruh flora dan fauna yang ada di

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 170



Syamsul Rijal, dkk.

sekitar ekosistem mereka. Manusia Dayak Kenyah hanya mengambil flora dan fauna
sesuai kebutuhannya. Mereka membakar sesuai estimasi lahan yang akan ditanami
padi. Mereka tidak berlebihan mengeksploitasi hutan.

2. Dayak Bahau

Etnis Dayak Bahau adalah satu subsuku Dayak yang mendiami wilayah Provinsi
Kalimantan Timur. Menurut Daleq dan Amon (dalam Huvang, dkk, 2020:18), suku Dayak
Bahau terbagi menjadi dua subetnis, yakni Dayak Bahau Busaang dan Dayak Bahau Saq.
Bahkan, menurut Widjono (1998:17), Dayak Bahau Busaang terbagi lagi menjadi 12 anak
suku yang bisa disebut umag, sedangkan Dayak Bahau Saq terbagi lagi menjadi 7 anak suku
biasa disebut umaq dan hwang. Penamaan ini biasanya mengikuti tempat perkampungan
mereka masing-masing. Perkampungan sering didasarkan pada hulu atau cabang sungai
tertentu. Penutur bahasa Dayak Bahau banyak ditemukan di tiga kecamatan di Kabupaten
Mahakam Ulu, yakni Kecamatan Long Hubung, Kecamatan Long Bagun, dan Kecamatan
Laham.

Masyarakat Dayak Bahau merupakan masyarakat agraris dengan sistem pertanian yang
berpindah-pindah. Mereka sangat hati-hati dalam mengolah alam secara keseluruhan. Alam
dalam hal ini bukan hanya tentang flora dan fauna, tetapi juga benda-benda mati termasuk
tanah yang harus dijaga. Bagi masyarakat Dayak Bahau, tanah adalah bagian dari kehidupan
sosial dan kehidupan rohani. Tanah sangat penting dalam proses kehidupan orang Dayak
Bahau karena dari tanahlah akan tumbuh segala bahan-bahan pemberi materi kehidupan
(Huvang, dkk., 2020:23).

Arti penting tanah bagi masyarakat Dayak Bahau tercermin dalam sikap dan bahasa
mereka yang berusaha menjaga segala flora yang tumbuh di atas tanah. Salah satu bukti
bahasa dalam tuturan Dayak Bahau adalah ada pembedaan kata bakar dalam konteks
membakar hangus atau hancur dan kata bakar dalam konteks membakar untuk mematangkan
makanan. Untuk lebih jelasnya, kedua kata tersebut akan dijelaskan secara deatail di bawah
ini.

a. nutung

Sama dengan Dayak Kenyah, penutur bahasa Dayak Bahau juga menyebut nutung
untuk konsep makna yang tujuannya untuk membakar sampai habis dan hancur.
Pikiran alam bawah sadar masyarakat Dayak Bahau sudah memahami dengan baik
penggunaan kata nutung ini sebagai fungsi membakar. Ketika melakukan aktivitas
membakar, dalam hal ini konsep nutung, mereka sudah siap dengan segala risiko
yang terjadi. Mereka juga pasti menggunakan kata nutung di luar rumah atau luar
ruangan. Ketika melakukannya di hutan, mereka sudah memprediksi luas lahan yang
dibakar sesuai wilayah yang disepakati untuk menanam padi.

b. pisak

Berbeda dengan konteks membakar nutung, dalam konteks membakar makanan,
penutur bahasa Dayak Bahau menggunakan kata pisak. Misalnya pisak masik, yang
artinya membakar ikan. Kata ini tidak pernah tertukar penggunaannya dengan kata
nutung. Masyarakat Dayak Bahau menggunakan kosakata ini setiap saat. Mereka
sudah memiliki perencanaan di alam bawah sadarnya tentang bagaimana konsep
membakar yang sederhana, yang tujuannya hanya untuk mematangkan makanan.

Jika dilihat secara ekolinguistik dialektikal, penutur bahasa Dayak Bahau telah
menerapkan tiga dimensi ekolinguistik, yakni dimensi ideologis, dimensi sosiologis,
dan dimensi biologis. Secara ideologis, masyarakat Dayak Bahau melakukan
aktivitas membakar dengan membedakannya dalam kata nutung dan pisak sehingga
pada sistem psikis dan kognitifnya sudah tertanam sistem pencegahan sejak dini

171 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

bahaya kebakaran. Secara sosiologis, menjaga aktivitas membakar supaya tidak
merusak lahan-lahan lain merupakan bagian dari sistem berkehidupan sosial
masyarakat Dayak Bahau yang memandang keamanan dan kenyamanan dalam
komunitasnya. Secara biologis, tentu sangat jelas terlihat bahwa masyarakat Dayak
Bahau telah memelihara lingkungannya dimulai dari sistem bahasanya sehingga
hubungan antara manusia, tanah, flora, dan fauna tetap lestari sebagai sumber
kehidupannya.

3. Dayak Benuaq

Etnis Dayak Benuaq lebih banyak tersebar di beberapa kecamatan di Kabupaten Kutai
Barat Kalimantan Timur. Persebaran etnis Dayak Benuaq di Kutai Barat dapat ditemui di
Kecamatan Bongan, Jempang, Silug Ngurai, Muara Pahu, Muara Lawa, Damai, Nyuwatan,
Bentian Besar, Mook Manar Bulatn, dan Barong Tongkok. Etnis Dayak Benuaq termasuk
etnis yang terbesar di Kutai Barat. Bahkan, dapat dikatakan etnis mayoritas. Selain di Kutai
Barat, etnis Dayak Benuag juga sebagian tersebar di Kabupaten Kutai Kartanegara, seperti di
Kecamatan Tenggarong dan Tenggarong Seberang. Namun, etnis Dayak Benuag lebih mudah
ditemui di daerah Jonggon dan Pondok Labu.

Masyarakat Dayak Benuaq juga termasuk masyarakat agraris dengan mengandalkan
sistem ladang berpindah. Kepercayaan masyarakat Dayak Benuaq dipengaruhi alam yang
bersumber pada hutan dan sungai. Kepercayaan tersebut tercermin kepada nilai dan perilaku
tata kelola lahan bagi masyarakat Dayak Benuagq (Rahmawati, 2015:76). Implementasinya
adalah adanya pembagian dan penamaan lahan seperti umag, simpuk, dan bengkar. Kearifan
lokal pada pembagian lahan ini juga menghasilkan praksis sosial lainnya dalam wujud bahasa
terkait pelestarian lingkungan. Masyarakat Dayak Benuaq juga membedakan kosakata bakar
menjadi dua, yakni nyuruq dan tinug. Untuk lebih jelasnya, kedua kosakata tersebut akan
dijelaskan di bawah ini.

a. nyuruq

Penutur bahasa Dayak Benuag memiliki kosakata bakar yang berbeda dengan Dayak
lainnya di Kalimantan Timur. Orang Dayak Benuaq menyebutnya nyurug untuk
konteks membakar yang tujuannya sampai hancur, misalnya membakar lahan.
Kosakta nyurug ini masih aktif digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Selain untuk
membakar lahan persiapan menanam padi, kata nyuruqg juga bisa digunakan untuk
aktivitas membakar sampah. Konteksnya dapat dipastikan bahwa kata ini digunakan
untuk membakar di luar ruangan. Konsep membakar dalam kata ini sudah sangat
dipahami oleh penutur bahasa Dayak Benuag. Kata nyurug digunakan oleh
masyarakat Dayak Benuaq tentu sudah ada pertimbangkan konsekuensi bahwa
aktivitas nyuruq pasti membuat api menjadi besar. Oleh karena itu, mereka sudah
menyiapkan antisipasi terjadinya risiko kebakaran lahan. Dengan demikian, secara
ideologis, konsep ini sudah tertanam dalam pikiran alam bawah sadar penutur bahasa
Dayak Benuag.
b. tinug/betinuq

Berbeda dengan kosakata membakar yang sampai hancur di atas, untuk konteks
membakar bahan makanan, penutur bahasa Dayak Benuaq menyebutnya tinug.
Dalam bentuk kata kerja, mereka menyebutnya betinug. Konsep membakar dalam
tinug hanya digunakan untuk mematangkan makanan. Konsep ini sudah tersimpan
rapi secara ideologis dalam pikiran penutur bahasa Dayak Benuaq sehingga mereka
menggunakannya secara tepat. Konsep ini tidak pernah tertukar dengan kata nyurug.
Membakar dalam konteks tinuq sudah dipahami dalam alam bawah sadar bahwa hal

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 172



Syamsul Rijal, dkk.

itu tidak dan tidak boleh menghasilkan kobaran api yang besar. Tentu hal ini
berdampak pada antisipasi risiko terjadinya kebakaran.

Selain adanya dimensi ideologis dalam kata nyurug dan tinuq ini, juga terkandung
dimensi sosiologis dan dimensi biologis secara ekolinguistik dialektikal. Dimensi
sosiologisnya dapat dilihat adanya komunikasi yang baik sehingga dalam aktivitas
membakar, regulasi sosial dalam masyarakat tetap terjaga sesuai kearifan lokal
mereka. Dimensi biologis terlihat adanya usaha mencegah kebakaran sehingga alam
terjaga dengan baik, termasuk flora dan fauna yang hidup di dalamnya.

4. Dayak Tunjung

Etnis Dayak Tunjung banyak dijumpai di Kabupaten Kutai Barat. Ada beberapa
kecamatan yang mayoritas masyarakatnya beretnis Dayak Tunjung, seperti Kecamatan
Sekolaq Darat, Kecamatan Linggang Bigun, dan Kecamatan Barong Tongkok (Kotijah, 2009).
Serupa dengan masyarakat Dayak lainnya, Dayak Tunjung juga sangat menjaga hutan untuk
pelestarian alam dan lingkungan. Konsep pelestarian tersebut dipraktikkan dalam sistem
kepercayaan mereka. Salah satunya adalah masyarakat Dayak Tunjung sangat melarang
menebang pohon di hutan karena pohon merupakan tempat tinggal roh nenek moyang mereka.
Jika terpaksa harus menebang pohon, wajib melaksanakan upacara adat untuk meminta izin
pada penghuni pohon sebagai roh nenek moyang mereka. Kepercayaan ini ampuh menjaga
kelestarian hutan.

Masyarakat Dayak sangat jeli dalam mengolah lahan sebagai ladang pertanian. Ketika
membakar lahan, mereka sudah memilik semacam standard operasional procedur (SOP).
Pohon dan ranting yang telah ditebas tidak langsung dibakar, tetapi dibuat pembatas selebar
lima meter dari pinggir batas lahan yang akan dibakar (Dirmansyah, dkk. 2020:318). Hal ini
dimaksudkan agar api tidak melebar dan keluar membakar hutan yang bukan lahan untuk
menanam padi. Konsep ini ternyata sejalan dengan konsep masyarakat Dayak dalam
berbahasa. Mereka memiliki dua kosakata yang berbeda untuk aktivitas membakar lahan dan
membakar bahan makanan. Demikian juga masyarakat Dayak Tunjung, mereka memiliki
kosakata nutukng untuk konteks membakar hangus dan ninug untuk konteks membakar bahan
makanan. Kedua kosakata ini akan dijelaskan lebih jauh dalam pembahasan di bawah ini.

a. nutukng

Dalam konteks membakar yang sampai hancur atau hangus, penutur bahasa Dayak
Tunjung menggunakan kosakata nutukng. Kata ini dapat dipakai saat membakar
lahan, membakar sampah, atau membakar daun. Orang Dayak Tunjung sangat
hati-hati dalam mengolah lahan yang akan dijadikan lahan pertanian. Mereka sangat
jelas membedakan konsep membakar dengan api besar dan api kecil. Konsep ini
sudah terpatri di benak mereka sehingga menjadi antisipasi awal mencegah
terjadinya kebakaran saat mendengar atau mengucapkan kata nutukng. Secara
ideologis, dimensi ekolonguistik telah dipraktikkan penutur bahasa Dayak Tunjung
sehingga sangat berpengaruh pada dimensi sosial dan dimensi biologis. Ketiga
dimensi ini saling terkait sehingga tercipta konsep pelestarian lingkungan yang
sejajar dengan aktivitas mereka mengolah hutan. Begitu juga pada kata ninug,
konsep pemeliharaan lingkungan tersambung secara ekolinguistik.

b. ninug/betinug

Kosakata ninuq ini sudah dipahami bersama oleh seluruh anggota kelompok Dayak
Tunjung sebagai makna membakar bahan makanan. Misalnya membakar ikan,
membakar ayam, atau makanan lainnya. Bentuk kata kerjanya menjadi betinug.
Kosakata ini tidak pernah tertukar dengan nutukng. Penggunaannya berbeda sesuai
konteks. Karena selalu sesuai dengan konteks dan tujuan, kedua kata ini memiliki

173 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

efek antisipasi yang berbeda pula. Mendengar kata nutukng, sudah dapat dipastikan
nyala api yang besar, sedangkan mendengar kata betinug, dipastikan nyala api yang
kecil. Keduanya terus berjalan dengan baik hingga terus diturunkan ke generasi
berikutnya.

Tentu secara dimensi ideologis, kedua kata di atas sudah termasuk dalam sistem
kognitif penutur bahasa Dayak Tunjung. Sementara, dimensi sosialnya juga sama
dengan etnis Dayak lainnya, yakni berjalannya regulasi yang baik dalam komunitas
Dayak. Secara dimensi biologis, kedua kosakata ini berdampak pada lestarinya alam
dan isinya.

5. Dayak Punan

Etnis Dayak Punan banyak bermukim di wilayah utara Pulau Kalimantan. Sering
ditemukan di Kabupaten Malinau Kalimantan Utara. Sementara di Kalimantan Timur, etnis
Dayak Punan banyak ditemukan di sepanjang aliran Sungai Kelay di Kabupaten Berau dan di
Kecamatan Muara Wahau Kabupaten Kutai Timur. Populasi Dayak Punan tidak sebanyak
etnis Dayak yang lain, serta tidak terlalu mudah ditemukan seperti Dayak Kenyah. Etnis
Dayak Punan mengandalkan hutan sebagai sumber pangan dan papan. Mereka mengambil
kayu dan rotan untuk dijadikan bahan bangunan rumah. Mereka juga memilih lokasi tertentu
dalam hutan untuk dikelola menjadi lahan pertanian dan perkebunan (Liswanti, dkk., 2004:4).
Masyarakat Dayak Punan sangat menghormati hutan sebagai sumber kearifan lokal dan
kepercayaannya. Orang Dayak Punan mempercayai bunyi burung beoq sebagai petunjuk
memulai aktivitas pada awal hari. Misalnya saat hendak berburu, suara dari burung beoq
dapat menjadi penanda keberuntungan dan kesialan seorang Dayak Punan (Julia, dkk.,
2021:69).

Penutur bahasa Dayak Punan di Kalimantan Timur memang tidak bisa dipisahkan
dengan keberadaan penutur bahasa Dayak Punan di Kalimantan Utara. Wilayah Kabupaten
Berau dan Kutai Timur yang secara geografis berdekatan dengan Provinsi Kalimantan Utara
membuat hal ini sangat wajar. Dengan demikian, bahasa Dayak Punan yang dituturkan di
Berau, Kutim, dan di Malinau sama saja. Hanya saja, bahasa Dayak Punan masih memiliki
beberapa subdialek. Salah satunya adalah bahasa Dayak Punan Tebunyau yang sangat unik
sistem tatabahasanya (Romadhan, 2022:1). Selaras dengan hal-hal di atas, penutur bahasa
Dayak Punan menggunakan dua kosakata yang erat kaitannya dengan sistem pelestarian
lingkungan. Kedua kosakata itu akan dijelaskan lebih detail dalam pembahasan di bawah ini.

a. nutung
Secara morfologi, bahasa Dayak Punan sama dengan bahasa Dayak Bahau. Penutur
bahasa Dayak Punan menyebut nutung sebagai kosakata bakar untuk konteks
membakar lahan. Kata ini sering digunakan saat membersihkan lahan untuk
menanam padi. Dalam pikiran alam bawah sadar penutur bahasa Dayak Punan, kata
ini menyimpan langkah antisipasi terjadinya risiko kebakaran. Mereka sudah sangat
paham bahwa mendengar kata nutung maka akan pasti ada nyala api yang besar di
situ. Oleh karena itu, kata ini selalu tepat penggunaannya dan dampak yang
dihasilkan.

b. isak
Untuk konteks membakar makanan, penutur bahasa Dayak Punan menggunakan kata
isak. Sama dengan kata nutung di atas, di pikiran alam bawah sadar penutur bahasa
Dayak Punan sudah terperprogram dengan baik untuk memahami kata ini. Mereka
sadar bahwa aktivitas isak hanya menghasilkan api yang kecil. Jadi, mereka sudah
bisa mengantisipasi sebelumnya. Kedua kata ini tidak pernah tertukar
penggunaannya. Secara ideologi, kedua kata ini menyimpan dimensi berpikir dan

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 174



Syamsul Rijal, dkk.

bertindak penutur bahasa Dayak Punan. Demikian juga secara dimensi sosiologis dan
biologis, penggunaan kata ini menjadi salah satu bentuk kepedulian masyarakat
Dayak Punan dalam menjaga kelestarian lingkungannya.

6. Dayak Penihing/Aoheng
Secara geografis, etnis Dayak Penihing atau Aoheng bermukim di wilayah Kecamatan
Long Pahangai dan Long Apari Kabupaten Mahakam Ulu. Khusus di kampung Long Apari,
etnis Aoheng berbatasan langsung dengan wilayah Sarawak Malaysia. Oleh karena itu,
penutur bahasa Dayak Aoheng atau Penihing sesekali menggunakan bahasa negara tetangga
Malaysia dalam berkomunikasi, terutama urusan transaksi jual beli (Palupi, 2015:98). Akan
tetapi, penutur bahasa Dayak Aoheng tidak terganggu dalam berkomunikasi dengan
bahasanya sendiri. Mereka tetap menggunakan bahasa Dayak Aoheng dalam pergaulan
keluarga dan adat. Seperti etnis Dayak lainnya, etnis Penihing/Aoheng juga mengandalkan
hutan sebagai sumber kehidupan, termasuk sumber pangan. Mereka mengolah hutan dengan
sangat hati-hati. Kehati-hatian itu terlihat dalam bahasa mereka. Penutur bahasa Dayak
Penihing/Aoheng menggunakan dua kosakata terkait kelestarian lingkungan. Salah satunya
adalah adanya kata nutung dan kahang dalam konteks membakar. Selanjutnya, kedua kata ini
akan dijelaskan di bawah ini.
a. nutung
Kata nutung dipakai sebagai kata bakar atau membakar untuk konteks membakar
yang sampai hancur dan hangus. Kata ini bisa ditemui pada bentuk membakar lahan
atau membakar ladang dan membakar sampah. Penutur bahasa Dayak Penihing
sering membedakannya dengan konteks membakar makanan. Penggunaan kedua kata
tersebut tidak pernah tertukar sehingga mereka sudah dapat mengantisipasi risiko
yang akan terjadi.
b. kahang
Kata kahang dipakai sebagai kata bakar atau membakar untuk konteks
mematangkan makanan. Misalnya membakar ikan atau membakar ayam. Kata
kahang ini merupakan kosakata yang tidak ditemukan kemiripan dengan bahasa
Dayak lainnya. Sama dengan kata nutung, kahang juga tersimpan rapi di pikiran
penutur bahasa Dayak Penihing. Dalam konsep ekolinguistik, penggunaan kata ini
sudah termasuk dalam dimensi ideologis, sosiologis, dan biologis. Kedua kata
tersebut sudah masuk dalam sistem kognitif etnis Dayak Penihing/Aoheng.

KESIMPULAN

Etnis Dayak banyak memanfaatkan alam terbuka untuk aktivitas kehidupannya. Etnis
Dayak hidup menyatu dengan hutan. Mereka menjadikan hutan sebagai sumber kearifan
lokalnya. Selain itu, hutan juga menjadi sumber perekonomian bagi masyarakat Dayak. Oleh
karena itu, mereka mempunyai cara khusus merawat hutan sehingga hasil hutan masih bisa
dimanfaatkan sampai sekarang.

Dalam artikel ini, konsep pemeliharaan lingkungan bagi masyarakat Dayak telah
dibahas dari segi ekolinguistik dialektikal. Kajian ekolinguistik menunjukkan dua kosakata
bahasa Dayak di Kalimantan Timur yang selalu digunakan masyarakat Dayak dalam
percakapan sehari-hari. Kosakata ini membuktikan bahwa memang orang Dayak secara
ideologi memiliki konsep dalam menjaga hutan. Kosakata itu adalah kata bakar. Bahasa
Dayak mengenal dua kosakata dalam konteks bakar atau membakar. Untuk konteks
membakar sampai hangus atau habis, bahasa Dayak di Kalimantan Timur rata-rata
menggunakan bentuk nutung, tutung, atau nutukng. Akar katanya tetap pada kata tung,
sehingga ini dapat dikategorikan kata yang berkerabat bahkan masih sama. Adapun untuk

175 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada.....

konteks membakar yang hanya digunakan dalam mengolah makanan (mematangkan)
digunakan digunakan beberapa variasi kosakata, seperti kata pitum, tinug, pisak, dan kahang.

Pada konteks membakar dengan tujuan hancur atau hangus, orang Dayak sudah saling
memahami akar kata tung. Bentuknya bervariasi dalam beberapa bahasa Dayak. Akan tetapi,
tetap kata nutung yang paling banyak digunakan. Mereka sudah memiliki langkah antisipasi
yang sama terhadap aktivitas pada kata nutung. Dalam kajian ekolinguistik dialektikal,
penggunaan kata bakar atau membakar ini termasuk dalam tiga dimensi ekolinguistik, yakni
dimensi ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis. Secara ideologis, penutur bahasa
Dayak memahami secara kognitif makna kata nutung dalam proses membakar. Kata itu sudah
terpatri dalam alam bawah sadarnya. Secara sosiologis, penggunaan kedua kata itu telah
mampu menjalankan regulasi dan kepercayaan masyarakat Dayak yang menghormati hutan
sebagai sumber kehidupan. Secara biologis, tentu dengan penggunaan kedua kata tersebut,
risiko terjadinya kebakaran hutan sangat kecil sehingga hubungan semua spesies (flora dan
fauna) di hutan terus terjaga.

Mereka mampu membedakan jenis membakar yang berbahaya dan membakar yang bisa
dikontrol. Hasilnya, hal ini terlihat pada cara mereka membuka lahan pertanian dan
membakar sampah. Konsep ini masih digunakan sampai sekarang sehingga tidak pernah ada
kebakaran lahan dilakukan oleh orang Dayak. Jadi, jika ada kebakaran hutan yang terjadi di
Kalimantan Timur dan sekitarnya, itu sebenarnya disebabkan oleh pembakaran lahan kelapa
sawit yang dilakukan oleh pekerja perusahaan. Sebagian besar pekerja perusahaan sawit ini
bukan etnis Dayak.

DAFTAR PUSTAKA

Ahimsa-Putra, H. S. (2001). Strukturalisme Levi-Strauss: Mitos dan Karya Sastra. Yogyakarta: Kepel
Press.

Bromhead, H. (2021). Disaster Linguistics, Climate Change Semantics and Public Discourse Studies:
A Semantically-Enhanced Discourse Study of 2011 Queensland Floods. Language Sciences. 85
(2021) 101831. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2021.101381

Djajasudarma, F. (2006). Metode Penelitian Linguistik: Ancangan Metode Penelitian dan Kajian.
Bandung: Refika Aditama.

Dirmansyah, Utama, D. B., Widyaningrum, N., & Widana, I. D. K. (2020). Kearifan Lokal dan
Partisipasi Persekutuan Dayak Kalimantan Timur dalam Menghadapi Bencana Kebakaran Hutan
dan Lahan. Perspektif. 9(2). 314 - 321. https://doi.org/10.31289/perspektif.v9i2.3609

Duranti, A. (1997). Linguistic Anthropology. New York: Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9780511810190

Foley, W. A. (1997). Anthropological Linguistics: An Introduction. USA: Blackwell Publisher.

Garner, M. (2005). Language Ecology as Linguistic Theory. Kajian Linguistik dan Sastra. 17(3). 91 -
101. https://doi.org/10.23917/Kls.v17i2.4485

Huvang, V., Devung, G. S., Silpanus. (2020). Makna Tanah Menurut Suku Dayak Bahau Busaang dan
Teologi Lingkungan. Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral. 4(1)I. 14 - 27.

Julia, Mursalim, & Dahri. (2021). “Kepercayaan dalam Mitos Beo’ Suku Dayak Punan Aput
Kecamatan Kayan Hilir Kabupaten Malinau Kalimantan Utara: Kajian Folklor”. Jurnal lImu
Budaya. 5(1). 67 - 82.

Kotijah, S. (2009). Ekologi Tradisional Dayak Tunjung di Kutai Barat. Gagasan Hukum.
https://gagasanhukum.wordpress.com/

Kramsch, C. (2000). Language and Culture. Oxford University Press.

Lei, L. (2021). Exploring Ecological Identity from The Perspective of Sistemic Functional Linguistic.
Journal of World Languages. 7(3). 487 - 514. https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0013

Liswanti, N., Indawan, A., Sumardjo, & Sheil D. (2004). Persepsi Masyarakat Dayak Merap dan
Punan Tentang Pentingnya Hutan di Lansekap Hutan Tropis, Kabupaten Malinau, Kalimantan
Timur. Jurnal Manajemen Hutan Tropika. 10(2). 1 -13.

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 176


https://doi.org/10.1016/j.langsci.2021.101381
https://doi.org/10.31289/perspektif.v9i2.3609
https://doi.org/10.1017/CBO9780511810190
https://doi.org/10.23917/kls.v17i2.4485
https://gagasanhukum.wordpress.com/
https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0013

Syamsul Rijal, dkk.

Ma, C. & Stibbe, A. (2022). The Search of New Stories to Live by: A Summary of Ten Ecolinguistics
Lectures Delivered by Arran Stibbe. Journal of World Languages. 8(1). 164 - 187.
https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0031

Mulyani, S. (2022). Petkug Mehuey: Kearifan Lokal dengan Kesetaraan Gender dalam Menjaga Hutan
Adat Suku Dayak Wehea-Kutai Timur, Kalimantan Timur. Jurnal Sosial-Politika. 3(2). 82 - 90.
https://doi.org/10.54144/jsp.v3i2.52

Nurdiyanto, E., Resticka, G. A., dan Yanti, S. N. H. (2022). Ekoliksikon Burung Merpati Sebagai
Suplemen Pembelajaran Bahasa Berbasis Lingkungan: Perspektif Ekolinguistik. Semiotika.
23(1). 1 - 13. https://doi.org/10.19184/semiotika.v23i1.24367

Palupi, D. (2015). Di Antara Tiga Bahasa: Sikap Bahasa Masyarakat Perbatasan Indonesia - Malaysia.
LOA. 10(2). 97 - 109.

Péres, I. C. (2015). Indigenous Languages, ldentity and Legal Framework In Latin America: An
Ecolinnguistcs Approach. Procedia: Social and Behavioral Sciences. 33" Conference of of The
Spanish Association of Applied Linguistics (AESLA), XXXIII AESLA CONFERENCE, 16 - 18
April 2015, Madrid, Spain.

Rahmawati, H. (2015). Local Wisdom dan Perilaku Ekologis Masyarakat Dayak Benuaq. Jurnal
Indigenous. 13(1). 71 - 78.

Rijal, S. (2021). Bukti Linguistik Keberadaan Pasar Barter di Pulau Kalimantan. Prosiding Kongres
Internasional Masyarakat Linguistik Indonesia. 18 - 20 Agustus 2021. Makassar. Masyarakat
Linguistik Indonesia, Universitas Hasanuddin. https://doi.org/10.51817/kimli.vi.83

Rijal, S. (2016). Hubungan Bahasa Dayak Kenyah dan Bahasa Dayak Punan: Analisis Ekolinguistik
Dialektikal. Prosiding Seminar Nasional Bahasa Ibu IX. Denpasar, 26 - 27 Februari 2016. hal.
2474 - 2487.

Romadhan, A. D. (2022). Piranti Uji Objek Bahasa Dayak Punan. Prosiding Riksa Bahasa XVI. 15
Oktober 2022.

Samsoedin, I., Wijaya, A., dan Sukiman, H. (2010). Konsep Tata Ruang dan Pengelolaan Lahan Pada
Masyarakat Dayak Kenyah di Kalimantan Timur. Jurnal Analisis Kebijakan Kehutanan. 7(2).
145 - 168. https://doi.org/10.20886/jakk.2010.7.2.145-168

Subiyanto, A. (2015). Ekolinguistik: Model Analisis dan Penerapannya. Semarang: Fakultas llmu
Budaya Universitas Diponegoro.

Sutrisna, I. P. G. dan Bhandesa, A. M. (2022). Kosakata Tanaman Obat Tradisional Untuk
Meningkatkan Dayan Tahan Tubuh (Imun) Pada Pandemi Covid-19: Kajian Ekolinguistik.
Stilistika. 10(2). 319 - 333.

Tisen, O.B. (2004). Conservation and Tourism: A Case Study of Longhouse Communities in and
adjacent to Batang Ai National Park, Sarawak, Malaysia. A thesis submitted in partial
fulfilment of the requirement for the Degree of Master of Parks, Recreation, and Toudsm
Managemen At Lincoln University.

Wardhaugh, R. (2006). An Introduction to Sociolinguistics. USA: Blackwell Publishing.

Widjono, R. H. (1998). Masyarakat Dayak Menatap Hari Esok. PT Grasindo: Gramedia Widiasarana
Indonesia.

Zhou, W. (2021). Ecolinguistics: A Half-century Overview. Journal of World Languages. 7(3): 461 -
486. https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0022

177 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)


https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0031
https://doi.org/10.54144/jsp.v3i2.52
https://doi.org/10.19184/semiotika.v23i1.24367
https://doi.org/10.51817/kimli.vi.83
https://doi.org/10.20886/jakk.2010.7.2.145-168
https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0022

