
Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    164 

 

KONSEP PEMELIHARAAN LINGKUNGAN PADA KATA BAKAR DALAM 

BAHASA DAYAK DI KALIMANTAN TIMUR: KAJIAN EKOLINGUISTIK 

The Concept of Environmental Preservation in the Word Bakar  

in Dayak Language in East Kalimantan: Ecolinguistic Study 
 

Syamsul Rijala, Muhammad Hasyimb, Lukmanb, dan Ery Iswaryb 
a Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Mulawarman 

bFakultas Ilmu Budaya, Universitas Hasanuddin 

Pos-el: rijalpaddaitu@yahoo.com 

 
Abstract 

One of the ethnic groups that is known for its cultural strength is the Dayak ethnic group, 

which is widely spread in East Kalimantan Province. The Dayak ethnic group has local 

wisdom that is synonymous with the forest environment. Almost all of their activities 
depend on forests, including their source of food. Forest management as agricultural land 

reflects a uniform cultural process in the Dayak ethnic agricultural system. They use the 

word burn with nutung vocabulary which is different from burning food, such as pisak, 
tinuq, and kahang in several Dayak language dialects. This burn vocabulary is seen in 6 

Dayak languages in East Kalimantan, namely Dayak Kenyah, Dayak Bahau, Dayak 
Benuaq, Dayak Tunjung, Dayak Punan, and Dayak Penihing/Aoheng. These six Dayak 

languages differentiate the word burn for the context of burning land and burning food. 

Ideologically, these two words are included in the cognitive system of Dayak speakers. 
Sociologically, they can carry out customary regulations well. Biologically, the use of 

these two words can maintain the relationship of all flora and fauna in the forest ecosystem. 
Therefore, these two words are linguistic evidence of the concept of environmental 

preservation in the Dayak language. 
 

Abstrak  
Salah satu etnis yang terkenal kekentalan budayanya adalah etnis Dayak yang banyak 

tersebar di Provinsi Kalimantan Timur. Etnis Dayak memiliki kearifan lokal yang identik 

dengan lingkungan hutan. Hampir semua aktivitas mereka bergantung pada hutan, 

termasuk sumber lahan pangan mereka. Pengelolaan hutan sebagai lahan pertanian 

mencerminkan proses budaya yang seragam dalam sistem pertanian etnis Dayak. Mereka 

menggunakan kata bakar atau membakar dengan kosakata nutung yang berbeda dengan 

membakar makanan, seperti pisak, tinuq, kahang dalam beberapa dialek bahasa Dayak. 

Kosakata bakar ini dilihat dari enam bahasa Dayak di Kalimantan Timur, yakni bahasa 

Dayak Kenyah, Dayak Bahau, Dayak Benuaq, Dayak Tunjung, Dayak Punan, dan Dayak 

Penihing/Aoheng. Keenam bahasa Dayak ini membedakan kata bakar untuk konteks 

membakar lahan dan membakar makanan. Secara ideologi, kedua kata ini sudah termasuk 

dalam sistem kognitif penutur bahasa Dayak. Secara sosiologis, mereka mampu 

menjalankan regulasi adat dengan baik. Secara biologis, penggunaan kedua kata tersebut 

dapat menjaga hubungan semua flora dan fauna dalam ekosistem hutan. Oleh karena itu, 

kedua kata ini menjadi bukti linguistik adanya konsep pemeliharaan lingkungan dalam 

bahasa Dayak.      
 
 

How to Cite: Rijal, Syamsul., dkk. (2023). Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada Kata 

Bakar dalam Bahasa Dayak di Kalimantan Timur: Kajian Ekolinguistik. Bahasa: Jurnal 

Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia. 5(2). 164—177. doi: 

https://doi.org/10.26499/bahasa.v5i2.726 

 

 

 

Naskah Diterima 

 8 Agustus 203  

 

Direvisi Akhir Tanggal  

21 November 2023 

 

Disetujui Tanggal 

20 Desember 2023 

 

doi:  
https://doi.org/10.26499/bah

asa.v5i2.726 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: 
Burn; Dayak; ecolinguistics; 

environmental; preservation 

 

Kata-kata Kunci :  
bakar; Dayak; ekolinguistik; 

pemeliharaan lingkungan 

mailto:rijalpaddaitu@yahoo.com
https://doi.org/10.26499/bahasa.v5i2.726


Syamsul Rijal, dkk. 

165                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

PENDAHULUAN 

Pulau Kalimantan memang menyimpan banyak misteri kebahasaan yang penting diungkap 

secara ilmiah penggunaannya. Kearifan lokal menyatu dalam penggunaan bahasa sehari-hari 

masyarakat di Kalimantan Timur. Salah satu etnis yang mendiami Kalimantan Timur adalah 

etnis Dayak dengan beberapa subetnisnya yang sampai saat ini masih taat melestarikan 

kearifan lokalnya. Kearifan lokal itu tersimpan dalam tuturannya atau bahasanya. Kearifan 

lokal yang identik dengan masyarakat Dayak adalah kesetiaannya menjaga dan melestarikan 

hutan sebagai sumber peradabannya (Rijal, 2021:380).   

 Hutan bagi masyarakat Dayak penting dalam proses pembentukan karakter 

kedayakannya. Hampir semua aktivitas masyarakat Dayak, terutama yang di pedalaman, 

bertumpu pada hutan. Bahkan, mungkin tidak berlebihan jika dikatakan bahwa hutan adalah 

sumber kehidupan bagi masyarakat Dayak. Hutan bagi masyakat Dayak pedalaman seperti 

mal bagi masyarakat kota. Semua kebutuhan tersedia di hutan. Hutan juga menjadi sumber 

hiburan sekaligus sumber pekerjaan. Hal ini dapat dilihat dengan adanya aktivitas berburu dan 

menanam padi. Selain itu, hutan menjadi sumber utama mencari makanan, bahan bangunan, 

dan obat-obatan bagi masyarakat Dayak (Tisen, 2004:1). Oleh karena itu, masyarakat Dayak 

memiliki cara khusus merawat hutan supaya hutan mereka tetap lestari. 

Salah satu etnik Dayak di Kalimantan Timur yang masih mengutamakan hutan sebagai 

pemenuh kebutuhan dasar adalah etnik Dayak Wehea di Kabupaten Kutai Timur. Mulyani 

(2022:90) menunjukkan dalam penelitiannya bahwa hutan adalah lumbung kehidupan 

masyarakat Dayak Wehea. Bagi masyarakat Wehea, melestarikan alam merupakan bagian 

dari melestarikan budaya. Kehilangan hutan berarti juga kehilangan tradisi dan adat suku 

Wehea. Eksistensi suku Dayak Wehea bergantung pada hutan. Jika hutan hilang, mereka bisa 

punah (Mulyani, 2022:90).  

Pemahaman masyarakat di Nusantara pada umumnya menyadari pentingnya alam 

sekitar sebagai sumber penopang kehidupan, terutama bahan-bahan alami yang tersedia di 

alam. Hal ini terlihat dari hasil penelitian Sutrisna dan Bhandesa (2022:331) bahwa sebagian 

besar remaja bersikap bangga, sadar, dan setia akan pentingnya tanaman obat untuk menjaga 

dan meningkatkan kesehatannya. Ini adalah informasi penting dan positif sebab dampak ke 

depannya akan membantu terlaksananya pelestarian alam dan lingkungan. Remaja yang sadar 

dan bangga akan pentingnya tanaman obat tentu akan berusaha menanam atau 

mengembangbiakkan tanaman-tanaman obat tersebut di sekitar lingkungannya.  

Salah satu cara mengetahui bahwa masyarakat Dayak memiliki cara khusus merawat 

hutan adalah dengan melihat penggunaan bahasa yang terkait dengan cara mereka 

memperlakukan lingkungannya. Salah satunya tentang bagaimana cara masyarakat Dayak 

mengolah hutan agar terhindar dari kebakaran lahan. Mereka memiliki konsep khusus terkait 

kata bakar atau membakar. Konsep ini tertuang dalam diri sebagai cara pandang orang Dayak 

terhadap aktivitas sehari-hari mereka. Hal ini sejalan dengan yang dikatakan oleh Wardhaugh 

(2006) bahwa budaya suatu masyarakat terefleksi dalam bahasa mereka. Begitu pula menurut 

Ahimsa (2001:24) bahwa bahasa merupakan cerminan dari masyarakat. Tindakan-tindakan 

yang dilakukan dalam aktivitas sehari-hari tercermin dalam bahasa yang dituturkan.       

Dalam kehidupan sehari-hari, orang Dayak mampu membedakan proses membakar 

yang konteksnya sampai hancur dan hangus dengan kata bakar yang konteksnya untuk 

mematangkan makanan. Mereka memiliki konstruksi khusus dalam bahasa yang digunakan 

untuk menjaga alam sekitarnya. Bahasa mereka itu adalah tanda linguistik yang juga 

merupakan konstruksi dan refleksi dalam kebudayaan masyarakat Dayak. Seperti yang 

dikatakan oleh Kramsch (2000:22) bahwa konstruksi dan rekonstruksi dalam penggunaan 

tanda bahasa merupakan cara pengguna bahasa mengontrol lingkungan mereka. Selain itu, 

tanda-tanda linguistik itu juga digunakan untuk memantau perilaku mereka dan orang lain 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    166 

dalam menjaga lingkungan. Hal inilah yang terjadi pada masyarakat Dayak di Kalimantan 

Timur. Mereka sangat detail membedakan kata bakar untuk konteks ‘hangus’ dan kata bakar 

untuk konteks ‘matang’. 

Perlakuan masyarakat Dayak terhadap alam sekitarnya ini mengingatkan tentang  

konsep yang dikemukan oleh Duranti (1997:14) tentang perfomances (perfomansi), 

indexcality (indeksikality), dan participation (partisipasi). Dalam prinsipnya, perlakuan 

terhadap alam telah dikonsepkan dalam simbol-simbol bahasa sebagai proses interaksi, 

termasuk interaksi dengan sesama manusia. Pola penggunaan dan ketidakpenggunaan kata 

dalam satu bahasa ini juga dikemukakan oleh Foley (1997:3). Dalam hal ini, penggunaan kata 

bakar dengan dua kosakata dalam dua konteks yang berbeda dapat dilihat sebagai penggunaan 

yang tercermin dari budaya masyarakat Dayak yang menyatu dengan alam.  

Tulisan ini lebih menitikberatkan pendekatannya pada kajian ekolinguistik. Oleh karena 

itu, ada beberapa hal dari ekolinguistik yang mendasari penelitian atau penulisan artikel ini. 

Garner (2005:91) menjelaskan bahwa kajian awal ekolinguistik mulai dicetuskan oleh Einar 

Haugen pada tahun 1972. Einar Haugen adalah seorang ahli bahasa berkebangsaan 

Norwegia-Amerika. Haugen memperkenalkan ekolinguistik dengan nama awal ekologi 

bahasa. Akan tetapi, menurut Garner (2005:91), Haugen telah gagal mengembangkan lebih 

lanjut tentang ekologi bahasa ini sebab dia tidak memberi batasan ketat tentang apakah kajian 

ini merupakan ekologi bahasa, linguistik ekologi, atau ekolinguistik. Tidak ada batasan ilmiah 

yang mampu membedakannya sebagai disiplin ilmu yang berbeda. Selain itu, Garner 

(2005:92) juga melihat bahwa ekolinguistik yang dikemukakan oleh Haugen masih sebatas 

metafora lingkungan dalam penggunaan bahasa. Artinya, lingkungan dalam hal ini bukanlah 

lingkungan secara fisik, tetapi lingkungan sebagai penutur bahasa. Sementara, ekolinguistik 

sebenarnya dapat dikembangkan jauh lebih dalam sampai pada perbedaan konsep, pemikiran, 

bahkan implikasi antara ilmu bahasa dan lingkungan alam secara luas. Akan tetapi, konsep 

metafora yang dikemukakan Haugen masih ada yang menggunakannya sampai sekarang 

sebagai kajian ekolinguistik. Hal ini dapat dilihat dalam artikel Nurdiyanto, dkk. (2022) 

tentang ungkapan-ungkapan metaforik dalam melestarikan lingkungan hidup masyarakat di 

Banyumas melalui penggunaan ekoleksikon komunitas pencinta burung merpati. 

Perkembangan ekolinguistik di dunia telah banyak dibahas. Bahkan, review terbaru dari 

Wenjuan Zhou (2021) melihat perkembangan setengah abad ekolinguistik sebagai satu kajian. 

Menurut Zhou (2021:1), kelahiran ekolinguistik tidak dapat dipisahkan dari kebutuhan 

ekologis, terutama krisis ekologi yang semakin menghantui penduduk dunia. Hal itu 

disebabkan oleh karena identitas ekologis tidak terbentuk secara bawaan pada setiap manusia, 

tetapi berdasarkan perkembangan wacana di sekitar lingkungan tertentu (Lei, 2021:510). 

Meskipun konsep ekolinguistik saat ini sudah semakin berkembang dengan berbagai 

perspektif, tentu kita tidak dapat melupakan nama besar Einar Haugen dan M. A. K. Halliday. 

Kedua linguis ini memliki peran besar dalam kelahiran ekolinguistik.  

Saat ini, kajian ekolinguistik semakin melebarkan kajiannya untuk berbagai wacana 

lingkungan. Seperti penelitian Bromhead (2021) yang menyoroti penggunaan kata banjir 

sebagai pintu masuk memahami semantik dalam budaya tertentu. Yang menarik dalam artikel 

tersebut, pemaknaan satu kata sebagai semantik dapat ditingkatkan menjadi peristiwa atau 

wacana tertentu (Bromhead, 2021:11). Memang tantangan terberat saat ini adalah kepunahan 

bahasa daerah yang sulit dibendung. Kepunahan suatu bahasa daerah berarti kepunahan suatu 

budaya dalam masyarakat. Demikian juga dengan bahasa, bahasa merupakan warisan penting 

di dunia, yang kehadirannya sama dengan warisan lainnya seperti flora dan fauna di suatu 

negara (Pérez, 2015:115).  

Pandangan ekolinguistik yang tepat diterapkan di lingkungan alam masyarakat Dayak 

Kalimantan Timur adalah model ekolinguistik dialektikal dari Sune Vork Steffensen. 



Syamsul Rijal, dkk. 

167                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

Padangan ini meyakini bahwa bahasa dibentuk oleh praksis sosial dan sekaligus membentuk 

praksis sosial (Subiyanto, 2015). Ada hubungan dialektikal antara bahasa dan praksis sosial. 

Dialetika yang terjadi antara bahasa dan praksis sosial ini berlaku pada semua aktivitas 

manusia dengan alam sekitarnya. Yang menarik dari teori ekolinguistik dialektikal ini adalah 

adanya tiga dimensi yang dijelaskan secara detail. Dimensi tersebut terdiri atas: dimensi 

ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis. Bundsgaard dan Steffenson (dalam 

Subiyanto, 2015) menjelaskan ketiga konsep dimensi tersebut. Dimensi ideologis terkait 

dengan sistem psikis, sistem kognitif, serta sistem mental individu dan masyarakat. Dimensi 

sosiologis terkait dengan regulasi individu dan masyarakat dengan alam sekitar. Dimensi 

biologis terkait dengan hubungan antarspesies flora dan fauna dengan tanah, air, dan bumi 

secara keseluruhan (Subiyanto, 2015). Dimensi ideologis ini juga pernah disinggung Ma dan 

Stibbe (2022:167) bahwa setiap kelompok masyarakat penutur bahasa memiliki cara unik 

menggunakan bahasanya untuk mengodekan ideologinya. Oleh karena itu, menurut Ma dan 

Stibbe (2022:167), perlu dilakukan kajian ekolinguistik untuk melihat fitur-fitur bahasa dalam 

rangka mengungkap ideologi serta membandingkan ideologi tersebut dengan ekosofi etnis 

penutur bahasa yang satu dengan bahasa lainnya.     

   

METODE 

Tulisan ini diangkat dari hasil penelitian yang pelaksanaannya dilakukan secara 

simultan dengan sejumlah data besar terkait enam bahasa Dayak di Provinsi Kalimantan 

Timur. Pengumpulan data dilakukan sekitar tahun 2022 di beberapa wilayah kota dan 

kabupaten di Kalimantan Timur, seperti Kota Samarinda, Kabupaten Kutai Kartanegara, 

Kabupaten Kutai Barat, Kabupaten Kutai Timur, dan Kabupaten  Mahakam Ulu. Salah satu 

bagian dari data penelitian ini kemudian dianalisis secara detail menjadi satu artikel ilmiah. 

Oleh karena itu, penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif.  

Data diperoleh dari beberapa informan terkait penggunaan kata bakar dalam bahasa 

Dayak. Ada enam informan yang dipilih setiap penutur bahasa Dayak. Informan tersebut 

adalah satu orang penutur bahasa Dayak Bahau, satu orang penutur bahasa Dayak Benuaq, 

satu orang penutur bahasa Dayak Kenyah, satu orang penutur bahasa Dayak Penihing, satu 

orang penutur bahasa Dayak Punan, dan satu orang penutur bahasa Dayak Tunjung. Setiap 

informan diberikan pertanyaan awal yang sama, yakni bagaimana penggunaan kata bakar 

dalam bahasa mereka. Pertanyaan berikutnya semakin berkembang sesuai dengan konsep dan 

konteks penggunaan kata bakar dalam setiap bahasa Dayak di atas. Beberapa pertanyaan 

lanjutan dilakukan melalui sambungan telepon. Hal ini dikarenakan pada saat analisis data, 

beberapa data perlu diperjelas dengan konteks penggunaan dari sejumlah aktivitas yang masih 

dilakukan masyarakat Dayak di hutan atau di ladang mereka.  

Seperti yang sering dilakukan peneliti sebelumnya sebagai peneliti bahasa, informan 

tentu menjadi titik fokus utama penelitian ini. Sebab, meneliti bahasa sebenarnya adalah 

meneliti manusia itu sendiri (Djajasudarma, 2006:12). Atau dengan kata lain, meneliti bahasa 

juga kita harus meneliti penutur bahasa tersebut. Pengambilan datanya pun dilakukan dengan 

wawancara mendalam yang disertai dengan teknik lanjutan catat dan rekam. Data yang 

terkumpul secara umum menunjukkan kosakata yang berbeda antara konteks membakar yang 

‘hangus’ dan konteks membakar yang ‘matang’. Hal ini tentu sejalan dengan tujuan awal 

penelitian ini sehingga hipotesis dapat ditentukan sambil melihat dan menganalisis data secara 

keseluruhan. Selain itu, data pembantu atau data sekunder juga ditampilkan dalam artikel ini. 

Data sekunder tersebut diperlukan sebagai kelengkapan informasi, terutama mengenai 

karakteristik etnis Dayak yang sedang dianalisis.  

Semua data ditampilkan dalam tabel awal. Selanjutnya, data tersebut dianalisis secara 

ekolinguistik dan diuraikan satu per satu secara detail melalui model ekolinguistik dialektikal 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    168 

dari Bang dan Door (dalam Subiyanto, 2015). Model ini melihat data yang terkumpul dengan 

memerhatikan hubungan pemaknaan sosial dan pemaknaan individual. 

      

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Perjalanan mendatangi beberapa perkampungan Dayak di Provinsi Kalimantan Timur 

membuahkan hasil pengumpulan data yang menarik disampaikan secara ilmiah. Data ini 

diambil dari komunitas atau perkampungan Dayak yang berbeda subetnis. Subetnis tersebut 

tersebar di Kota Samarinda, Kabupaten Kutai Kartanegara, Kabupaten Kutai Timur, 

Kabupaten Kutai Barat, dan Kabupaten Mahakam Ulu.  

Wilayah perkampungan Dayak di Kota Samarinda terletak di Kelurahan Pampang. Di 

Kelurahan Pampang mayoritas dihuni oleh etnis Dayak Kenyah Lepo Bakung. Titik 

pengambilan data berikutnya adalah Desa Sungai Bawang di Kabupaten Kutai Kartanegara. 

Desa ini tidak terlalu jauh dari Kelurahan Pampang. Akan tetapi, penuturan bahasa Dayak 

Kenyah di Desa Sungai Bawang sedikit berbeda dialek dengan Pampang. Masyarakat Sungai 

Bawang mayoritas dihuni oleh Dayak Kenyah Lepo Jalan. Titik pengambilan data berikutnya 

langsung melompat ke Kabupaten Kutai Barat. Sekitar 100 km dari Kota Samarinda. 

Kabupaten Kutai Barat mayoritas ditemukan etnis Dayak Benuaq dan Tunjung. Dalam satu 

kecamatan, kadang-kadang ada desa yang bersebelahan etnis Dayak Benuaq dan Dayak 

Tunjung. Kabupaten selanjutnya sebagai tempat pengambilan data adalah Kabupaten 

Mahakam Ulu. Ada dua kecamatan yang menjadi fokus pengambilan data, yakni Kecamatan 

Long Hubung yang mayoritas dihuni Dayak Bahau dan Kecamatan Long Pahangai yang 

mayoritas dihuni Dayak Penihing atau Aoheng. Terakhir adalah Kabupaten Kutai Timur. Ada 

dua desa yang menjadi sasaran pencarian etnis Dayak Punan di Kutai Timur, yakni di sekitar 

Desa Nihas Liah Bin di Kecamtan Muara Wahau dan Desai Miao Baru di Kecamatan 

Kongbeng. Etnis Dayak Punan ini merupakan etnis Dayak yang paling sedikit jumlahnya dan 

agak susah ditemui persebarannya. Hasil pengumpulan data secara keseluruhan dapat dilihat 

dalam tabel 1 di bawah ini. 
Tabel 1.  

Kata [bakar] dalam Beberapa Bahasa Dayak di Kalimantan Timur 

Bahasa Dayak bakar 

(dalam konteks hangus dan hancur) 
bakar 

(dalam konteks mamatangkan makanan) 

Kenyah Lepo Jalan tutung [tutuŋ]  itum [itum] 

Kenyah Lepo Bakung nutung [nutuŋ]  pitum [pitum] 

Bahau nutung [nutuŋ]  pisak [pisa?] 

Benuaq nyuruq [ñuru?] tinuq [tinu?] 

Tunjung nutukng [nutukŋ]  ninuq [ninu?]  

Punan  nutung [nutuŋ] isak [isa?] 

Penihing/Aoheng nutung [nutuŋ] kahang [kahaŋ] 

 

Untuk lebih jelasnya, data dalam tabel di atas akan dianalis dan diberikan tambahan 

informasi terkait etnis penuturnya. Analsis tersebut dapat dilihat secara detail sebagai berikut 

ini.  

 

1. Dayak Kenyah (Lepo Jalan dan Lepo Bakung) 

Penelitian awal mengenai Dayak Kenyah ini pernah dilakukan pada 2015 dan 

dipublikasikan pada 2016 dengan judul Hubungan Bahasa Dayak Kenyah dan Bahasa Dayak 

Punan: Analisis Ekolinguistik Dialektikal (Rijal, 2016). Hasil penelitian ini menunjukkan 

adanya kedekatan kosakata bahasa Dayak Kenyah dan bahasa Dayak Punan dari segi 

ekolinguistik, khususnya istilah yang terkait aktivitas berburu di alam liar. Hasil penelitian 

inilah juga yang banyak menginspirasi dan menghasilkan beberapa tulisan terkait 

ekolinguistik bahasa-bahasa Dayak di Kalimantan Timur.  



Syamsul Rijal, dkk. 

169                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

Penutur bahasa Dayak Kenyah tersebar luas di Kalimantan Timur dan Kalimantan Utara. 

Akan tetapi, yang paling dekat pusat ibukota adalah komunitas Dayak Kenyah di Kelurahan 

Pampang Kota Samarinda. Beberapa kilometer dari Kelurahan Pampang, komunitas Dayak 

Kenyah juga dapat ditemui di Desa Sungai Bawang yang masuk dalam wilayah administratif 

Kabupaten Kutai Kartanegara. Selain di Kota Samarinda dan Kutai Kartanegara, penutur 

bahasa Dayak Kenyah juga bisa ditemukan di beberapa wilayah di Kalimantan Timur, seperti 

di Kutai Timur, Kutai Barat, dan Mahakam Ulu. Hanya saja, bahasa Dayak Kenyah tersebut 

biasanya sudah berbeda subdialek. Misalnya di Kelurahan Pampang, mayoritas masyarakat 

menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Lepo Bakung, sedangkan di Desa Sungai Bawang, 

mayoritas masyarakatnya menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Lepo Jalan. Beberapa 

tempat lainnya seperti di Kampung Batu Majang Kecamatan Long Bagun dan Kampung 

Rukun Damai Kecamatan Laham, Kabupaten Mahakam Ulu, terdapat komunitas Dayak 

Kenyah yang menuturkan bahasa Dayak Kenyah dialek Uma Tukung, Uma Baka, Uma Timei, 

dan Lepo Tau (Samsoedin, dkk. 2010:146).  

Nenek moyang Dayak Kenyah disinyalir dari migrasi penduduk sekitar 3.000 s.d. 1.500 

SM dari dataran Yunan yang berkebangsaan Mongoloid. Sebelum sampai di wilayah 

Kalimatan Timur seperti Kutai Kartanegara dan Kutai Barat, nenek moyang Dayak Kenyah 

tinggal di Malaysia Timur. Dari Malaysia Timur, mereka bergerak ke Apo Kayan (Riwut 

dalam Samsoedin, 2010:148). Apo Kayan merupakan daerah di sekitar utara Kabupaten 

Malinau sekarang, yang masih berbatasan langsung dengan Sarawak Malaysia. Karena alasan 

adat, perang, dan berkurangnya lahan sumber bahan makanan, mereka berpindah secara 

kelompok kecil ke berbagai wilayah dan membuka perkampungan baru (Eghenter dan Sallato 

dalam Samsoedin, 2010:149).  

Dari sini, terlihat jelas bahwa nenek moyak Dayak Kenyah telah menempatkan 

pertanian berpindah sebagai sumber kehidupan mereka. Mereka sejak dulu terbiasa mengolah 

lahan atau hutan secara berpindah-pindah. Warisan pertanian ini masih diturunkan hingga 

generasi saat ini. Sistem pertanian yang berpindah-pindah inilah yang terekam dalam bahasa 

mereka. Sistem pertanian itu menghasilkan produk teknologi sederhana, pengetahuan 

tradisional, dan termasuk kearifan lokal tentang bagaimana cara merawat dan menjaga hutan 

sebagai sumber kehidupan masyarakat Dayak Kenyah.  

Salah satu bukti rekaman bahasa Dayak Kenyah yang diturunkan dari budaya mereka 

adalah sistem penamaan subdialek bahasa mereka yang mengikuti penamaan kampung 

dengan penggunaan kata lepo (ada yang menyebut leppoq atau leppo). Kata lepo sendiri 

bermakna perkampungan (Samsoedin, 2010:150). Sementara, kata lepo dijadikan sebagai 

penanda nama dan pembeda untuk setiap dialek bahasa Dayak Kenyah. Hal lain yang dapat 

dilihat dari produk turunan budaya hutan dan pertanian berpindah dari masyarakat Dayak 

Kenyah adalah adanya pembedaan kosakata untuk kata bakar [tutung] yang konteksnya 

membakar sampai hangus atau hancur dan kata bakar [itum] untuk konteks membakar untuk 

mematangkan makanan. Pembedaan kosakata ini menjadi penanda bahwa penutur bahasa 

Dayak Kenyah memiliki konsep memelihara alam agar terhindar dari kebakaran. Untuk lebih 

jelasnya, kedua kata tersebut akan dijelaskan secara detail di bawah ini.     

a. tutung atau nutung  

Penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan mennggunakan kata tutung untuk 

menyebut aktivitas membakar yang tujuannya untuk menghancurkan atau 

menghanguskan. Sementara Dayak Kenyah Lepo Bakung menyebutnya dengan 

nutung. Meski demikian, penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan dan Lepo 

Bakung masih saling memahami kedua kata tersebu. Kata tutung atau nutung ini 

sering ditemukan dalam aktivitas saat membersihkan lahan pertanian yang sudah 

ditebas agar siap ditanami padi. Misalnya membakar sampah atau membakar lahan. 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    170 

Berdasarkan wawancara yang dengan penutur bahasa Dayak Kenyah, ada yang 

mengatakan bahwa kedua kata ini sama saja. Perbedaan fonem /t/ dan /n/ hanya 

membedakan sebagai derivasi dari kata benda ke kata kerja. Kata bendanya disebut 

tutung sedangkan hasil dari proses membakar ini disebut nutung sebagai bentuk kata 

kerjanya.  

Kata tutung dan nutung ini digunakan khusus untuk aktivitas membakar di luar 

rumah. Seperti membakar sampah, membakar ranting dan daun di ladang, dan 

membakar benda-benda yang tidak digunakan lagi. Masyarakat penutur bahasa 

Dayak Kenyah sangat mampu memahami secara konteks penggunaan kata ini. 

Pikiran alam bawah sadar mereka sudah memahami dengan baik bahwa saat 

mengucapkan atau mendengar kata tutung atau nutung, mereka sudah memiliki 

persiapan tentang risiko api yang besar di luar ruangan. Oleh karena itu, potensi 

terjadinya kebakaran yang lebih luas sudah diantisipasi sebelumnya, baik secara fisik, 

maupun secara psikis. Inilah salah satu cara menjaga hutan agar saat membakar 

dahan, ranting, dan daun di ladang tempat menanam padi, mereka sudah 

mengantisipasi terjadinya kebakaran.   

b. itum atau pitum  

Penutur bahasa Dayak Kenyah Lepo Jalan dan Lepo Bakung menggunakan kata yang 

sedikit berbeda, yakni itum untuk Lepo Jalan dan pitum untuk Lepo Bakung. Akan 

tetapi, ada yang mengatakan bahwa kedua kata itu sama maknanya. Perbedaannya 

hanya terletak pada fonem /p/. Fonem /p/ di sini menandakan bahwa itu adalah 

bentuk kata kerja, yakni membakar (pitum). Sementara, itum adalah bentuk kata 

bendanya. Dalam penggunaan kalimat sehari-hari, masyarakat sering menggunakan 

kata pitum karena sudah menjadi kata kerja. Kata itum atau pitum digunakan untuk 

konteks membakar makanan. Dalam hal ini, makanan tersebut tidak sampai hangus 

atau hancur. Sifatnya hanya mematangkan makanan. Misalnya membakar ayam atau 

membakar ikan.  

Penggunaan kata itum dan pitum ini sudah terpatri di pikiran masyarakat Dayak 

Kenyah. Mereka tidak pernah keliru menggunakan konteks ini. Penggunaan kosakata 

itum/pitum tidak pernah tertukar dengan tutung/nutung. Ketika mendengar kata itum 

atau pitum, mereka sudah memiliki persiapan dalam pikiran tentang konsekuensi dari 

aktivitas yang mereka lakukan. Pemahaman ini telah ada sejak dini melalui 

pemerolehan bahasa ibu secara alami.  

Hal ini berbeda dengan beberapa bahasa di Nusantara, termasuk bahasa Indonesia 

yang hanya memiliki satu kata untuk konsep membakar, baik untuk konteks bakar 

sampah, maupun konteks bakar makanan. Potensi kekeliruan dan 

ketidakantisipasiannya sangat tinggi. Jika ada perintah sebagai aktivitas membakar, 

penuturnya tidak teliti mengantisipasi risiko terjadinya kebakaran. Misalnya dalam 

bahasa Indonesia, konsep membakar sampah dan makanan hanya menggunakan satu 

kosakata.  

Konsep ini sejalan dengan teori ekolinguistik dialektikal yang memfokuskan pada 

tiga dimensi, yakni dimensi ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis. 

Penutur bahasa Dayak Kenyah memiliki ketiganya. Secara ideologis, penutur bahasa 

Dayak Kenyah memiliki gagasan sistem psikis, sistem kognitif, dan mental secara 

individu dan masyarakat tentang konsep dan konteks membakar yang dapat 

mencegah terjadinya kebakaran hutan. Secara sosiologis, bahasa Dayak Kenyah 

memiliki regulasi berbahasa yang ditaati oleh semua penuturnya. Secara biologis, 

penggunaan kosakata tutung/nutung dan itum/pitum ini menunjukkan terpeliharanya 

dengan baik hubungan antara manusia dengan seluruh flora dan fauna yang ada di 



Syamsul Rijal, dkk. 

171                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

sekitar ekosistem mereka. Manusia Dayak Kenyah hanya mengambil flora dan fauna 

sesuai kebutuhannya. Mereka membakar sesuai estimasi lahan yang akan ditanami 

padi. Mereka tidak berlebihan mengeksploitasi hutan.    

 

2. Dayak Bahau 

Etnis Dayak Bahau adalah satu subsuku Dayak yang mendiami wilayah Provinsi 

Kalimantan Timur. Menurut Daleq dan Amon (dalam Huvang, dkk, 2020:18), suku Dayak 

Bahau terbagi menjadi dua subetnis, yakni Dayak Bahau Busaang dan Dayak Bahau Saq. 

Bahkan, menurut Widjono (1998:17), Dayak Bahau Busaang terbagi lagi menjadi 12 anak 

suku yang bisa disebut umaq, sedangkan Dayak Bahau Saq terbagi lagi menjadi 7 anak suku 

biasa disebut umaq dan hwang. Penamaan ini biasanya mengikuti tempat perkampungan 

mereka masing-masing. Perkampungan sering didasarkan pada hulu atau cabang sungai 

tertentu. Penutur bahasa Dayak Bahau banyak ditemukan di tiga kecamatan di Kabupaten 

Mahakam Ulu, yakni Kecamatan Long Hubung, Kecamatan Long Bagun, dan Kecamatan 

Laham.  

 Masyarakat Dayak Bahau merupakan masyarakat agraris dengan sistem pertanian yang 

berpindah-pindah. Mereka sangat hati-hati dalam mengolah alam secara keseluruhan. Alam 

dalam hal ini bukan hanya tentang flora dan fauna, tetapi juga benda-benda mati termasuk 

tanah yang harus dijaga. Bagi masyarakat Dayak Bahau, tanah adalah bagian dari kehidupan 

sosial dan kehidupan rohani. Tanah sangat penting dalam proses kehidupan orang Dayak 

Bahau karena dari tanahlah akan tumbuh segala bahan-bahan pemberi materi kehidupan 

(Huvang, dkk., 2020:23).  

Arti penting tanah bagi masyarakat Dayak Bahau tercermin dalam sikap dan bahasa 

mereka yang berusaha menjaga segala flora yang tumbuh di atas tanah. Salah satu bukti 

bahasa dalam tuturan Dayak Bahau adalah ada pembedaan kata bakar dalam konteks 

membakar hangus atau hancur dan kata bakar dalam konteks membakar untuk mematangkan 

makanan. Untuk lebih jelasnya, kedua kata tersebut akan dijelaskan secara deatail di bawah 

ini.  

a. nutung  

Sama dengan Dayak Kenyah, penutur bahasa Dayak Bahau juga menyebut nutung 

untuk konsep makna yang tujuannya untuk membakar sampai habis dan hancur. 

Pikiran alam bawah sadar masyarakat Dayak Bahau sudah memahami dengan baik 

penggunaan kata nutung ini sebagai fungsi membakar. Ketika melakukan aktivitas 

membakar, dalam hal ini konsep nutung, mereka sudah siap dengan segala risiko 

yang terjadi. Mereka juga pasti menggunakan kata nutung di luar rumah atau luar 

ruangan. Ketika melakukannya di hutan, mereka sudah memprediksi luas lahan yang 

dibakar sesuai wilayah yang disepakati untuk menanam padi.   

b. pisak 

Berbeda dengan konteks membakar nutung, dalam konteks membakar makanan, 

penutur bahasa Dayak Bahau menggunakan kata pisak. Misalnya pisak masik, yang 

artinya membakar ikan. Kata ini tidak pernah tertukar penggunaannya dengan kata 

nutung. Masyarakat Dayak Bahau menggunakan kosakata ini setiap saat. Mereka 

sudah memiliki perencanaan di alam bawah sadarnya tentang bagaimana konsep 

membakar yang sederhana, yang tujuannya hanya untuk mematangkan makanan.  

Jika dilihat secara ekolinguistik dialektikal, penutur bahasa Dayak Bahau telah 

menerapkan tiga dimensi ekolinguistik, yakni dimensi ideologis, dimensi sosiologis, 

dan dimensi biologis. Secara ideologis, masyarakat Dayak Bahau melakukan 

aktivitas membakar dengan membedakannya dalam kata nutung dan pisak sehingga 

pada sistem psikis dan kognitifnya sudah tertanam sistem pencegahan sejak dini 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    172 

bahaya kebakaran. Secara sosiologis, menjaga aktivitas membakar supaya tidak 

merusak lahan-lahan lain merupakan bagian dari sistem berkehidupan sosial 

masyarakat Dayak Bahau yang memandang keamanan dan kenyamanan dalam 

komunitasnya. Secara biologis, tentu sangat jelas terlihat bahwa masyarakat Dayak 

Bahau telah memelihara lingkungannya dimulai dari sistem bahasanya sehingga 

hubungan antara manusia,  tanah, flora, dan fauna tetap lestari sebagai sumber 

kehidupannya.  

 

3. Dayak Benuaq 

Etnis Dayak Benuaq lebih banyak tersebar di beberapa kecamatan di Kabupaten Kutai 

Barat Kalimantan Timur. Persebaran etnis Dayak Benuaq di Kutai Barat dapat ditemui di 

Kecamatan Bongan, Jempang, Siluq Ngurai, Muara Pahu, Muara Lawa, Damai, Nyuwatan, 

Bentian Besar, Mook Manar Bulatn, dan Barong Tongkok. Etnis Dayak Benuaq termasuk 

etnis yang terbesar di Kutai Barat. Bahkan, dapat dikatakan etnis mayoritas. Selain di Kutai 

Barat, etnis Dayak Benuaq juga sebagian tersebar di Kabupaten Kutai Kartanegara, seperti di 

Kecamatan Tenggarong dan Tenggarong Seberang. Namun, etnis Dayak Benuaq lebih mudah 

ditemui di daerah Jonggon dan Pondok Labu.  

Masyarakat Dayak Benuaq juga termasuk masyarakat agraris dengan mengandalkan 

sistem ladang berpindah. Kepercayaan masyarakat Dayak Benuaq dipengaruhi alam yang 

bersumber pada hutan dan sungai. Kepercayaan tersebut tercermin kepada nilai dan perilaku 

tata kelola lahan bagi masyarakat Dayak Benuaq (Rahmawati, 2015:76). Implementasinya 

adalah adanya pembagian dan penamaan lahan seperti umaq, simpuk, dan bengkar. Kearifan 

lokal pada pembagian lahan ini juga menghasilkan praksis sosial lainnya dalam wujud bahasa 

terkait pelestarian lingkungan. Masyarakat Dayak Benuaq juga membedakan kosakata bakar 

menjadi dua, yakni nyuruq dan tinuq. Untuk lebih jelasnya, kedua kosakata tersebut akan 

dijelaskan di bawah ini.    

a. nyuruq  

Penutur bahasa Dayak Benuaq memiliki kosakata bakar yang berbeda dengan Dayak 

lainnya di Kalimantan Timur. Orang Dayak Benuaq menyebutnya nyuruq untuk 

konteks membakar yang tujuannya sampai hancur, misalnya membakar lahan. 

Kosakta nyuruq ini masih aktif digunakan dalam kehidupan sehari-hari. Selain untuk 

membakar lahan persiapan menanam padi, kata nyuruq juga bisa digunakan untuk 

aktivitas membakar sampah. Konteksnya dapat dipastikan bahwa kata ini digunakan 

untuk membakar di luar ruangan. Konsep membakar dalam kata ini sudah sangat 

dipahami oleh penutur bahasa Dayak Benuaq. Kata nyuruq digunakan oleh 

masyarakat Dayak Benuaq tentu sudah ada pertimbangkan konsekuensi bahwa 

aktivitas nyuruq pasti membuat api menjadi besar. Oleh karena itu, mereka sudah 

menyiapkan antisipasi terjadinya risiko kebakaran lahan. Dengan demikian, secara 

ideologis, konsep ini sudah tertanam dalam pikiran alam bawah sadar penutur bahasa 

Dayak Benuaq.     

b. tinuq/betinuq  

Berbeda dengan kosakata membakar yang sampai hancur di atas, untuk konteks 

membakar bahan makanan, penutur bahasa Dayak Benuaq menyebutnya tinuq. 

Dalam bentuk kata kerja, mereka menyebutnya betinuq. Konsep membakar dalam 

tinuq hanya digunakan untuk mematangkan makanan. Konsep ini sudah tersimpan 

rapi secara ideologis dalam pikiran penutur bahasa Dayak Benuaq sehingga mereka 

menggunakannya secara tepat. Konsep ini tidak pernah tertukar dengan kata nyuruq. 

Membakar dalam konteks tinuq sudah dipahami dalam alam bawah sadar bahwa hal 



Syamsul Rijal, dkk. 

173                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

itu tidak dan tidak boleh menghasilkan kobaran api yang besar. Tentu hal ini 

berdampak pada antisipasi risiko terjadinya kebakaran.  

Selain adanya dimensi ideologis dalam kata nyuruq dan tinuq ini, juga terkandung 

dimensi sosiologis dan dimensi biologis secara ekolinguistik dialektikal. Dimensi 

sosiologisnya dapat dilihat adanya komunikasi yang baik sehingga dalam aktivitas 

membakar, regulasi sosial dalam masyarakat tetap terjaga sesuai kearifan lokal 

mereka. Dimensi biologis terlihat adanya usaha mencegah kebakaran sehingga alam 

terjaga dengan baik, termasuk flora dan fauna yang hidup di dalamnya.      

 

4. Dayak Tunjung 

Etnis Dayak Tunjung banyak dijumpai di Kabupaten Kutai Barat. Ada beberapa 

kecamatan yang mayoritas masyarakatnya beretnis Dayak Tunjung, seperti Kecamatan 

Sekolaq Darat, Kecamatan Linggang Bigun, dan Kecamatan Barong Tongkok (Kotijah, 2009). 

Serupa dengan masyarakat Dayak lainnya, Dayak Tunjung juga sangat menjaga hutan untuk 

pelestarian alam dan lingkungan. Konsep pelestarian tersebut dipraktikkan dalam sistem 

kepercayaan mereka. Salah satunya adalah masyarakat Dayak Tunjung sangat melarang 

menebang pohon di hutan karena pohon merupakan tempat tinggal roh nenek moyang mereka. 

Jika terpaksa harus menebang pohon, wajib melaksanakan upacara adat untuk meminta izin 

pada penghuni pohon sebagai roh nenek moyang mereka. Kepercayaan ini ampuh menjaga 

kelestarian hutan.  

Masyarakat Dayak sangat jeli dalam mengolah lahan sebagai ladang pertanian. Ketika 

membakar lahan, mereka sudah memilik semacam standard operasional procedur (SOP). 

Pohon dan ranting yang telah ditebas tidak langsung dibakar, tetapi dibuat pembatas selebar 

lima meter dari pinggir batas lahan yang akan dibakar (Dirmansyah, dkk. 2020:318). Hal ini 

dimaksudkan agar api tidak melebar dan keluar membakar hutan yang bukan lahan untuk 

menanam padi. Konsep ini ternyata sejalan dengan konsep masyarakat Dayak dalam 

berbahasa. Mereka memiliki dua kosakata yang berbeda untuk aktivitas membakar lahan dan 

membakar bahan makanan. Demikian juga masyarakat Dayak Tunjung, mereka memiliki 

kosakata nutukng untuk konteks membakar hangus dan ninuq untuk konteks membakar bahan 

makanan. Kedua kosakata ini akan dijelaskan lebih jauh dalam pembahasan di bawah ini.    

a. nutukng   

Dalam konteks membakar yang sampai hancur atau hangus, penutur bahasa Dayak 

Tunjung menggunakan kosakata nutukng. Kata ini dapat dipakai saat membakar 

lahan, membakar sampah, atau membakar daun. Orang Dayak Tunjung sangat 

hati-hati dalam mengolah lahan yang akan dijadikan lahan pertanian. Mereka sangat 

jelas membedakan konsep membakar dengan api besar dan api kecil. Konsep ini 

sudah terpatri di benak mereka sehingga menjadi antisipasi awal mencegah 

terjadinya kebakaran saat mendengar atau mengucapkan kata nutukng. Secara 

ideologis, dimensi ekolonguistik telah dipraktikkan penutur bahasa Dayak Tunjung 

sehingga sangat berpengaruh pada dimensi sosial dan dimensi biologis. Ketiga 

dimensi ini saling terkait sehingga tercipta konsep pelestarian lingkungan yang 

sejajar dengan aktivitas mereka mengolah hutan. Begitu juga pada kata ninuq, 

konsep pemeliharaan lingkungan tersambung secara ekolinguistik.  

b. ninuq/betinuq  

Kosakata ninuq ini sudah dipahami bersama oleh seluruh anggota kelompok Dayak 

Tunjung sebagai makna membakar bahan makanan. Misalnya membakar ikan, 

membakar ayam, atau makanan lainnya. Bentuk kata kerjanya menjadi betinuq. 

Kosakata ini tidak pernah tertukar dengan nutukng. Penggunaannya berbeda sesuai 

konteks. Karena selalu sesuai dengan konteks dan tujuan, kedua kata ini memiliki 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    174 

efek antisipasi yang berbeda pula. Mendengar kata nutukng, sudah dapat dipastikan 

nyala api yang besar, sedangkan mendengar kata betinuq, dipastikan nyala api yang 

kecil. Keduanya terus berjalan dengan baik hingga terus diturunkan ke generasi 

berikutnya.  

Tentu secara dimensi ideologis, kedua kata di atas sudah termasuk dalam sistem 

kognitif penutur bahasa Dayak Tunjung. Sementara, dimensi sosialnya juga sama 

dengan etnis Dayak lainnya, yakni berjalannya regulasi yang baik dalam komunitas 

Dayak. Secara dimensi biologis, kedua kosakata ini berdampak pada lestarinya alam 

dan isinya.  

 

5. Dayak Punan 

Etnis Dayak Punan banyak bermukim di wilayah utara Pulau Kalimantan. Sering 

ditemukan di Kabupaten Malinau Kalimantan Utara. Sementara di Kalimantan Timur, etnis 

Dayak Punan banyak ditemukan di sepanjang aliran Sungai Kelay di Kabupaten Berau dan di 

Kecamatan Muara Wahau Kabupaten Kutai Timur. Populasi Dayak Punan tidak sebanyak 

etnis Dayak yang lain, serta tidak terlalu mudah ditemukan seperti Dayak Kenyah. Etnis 

Dayak Punan mengandalkan hutan sebagai sumber pangan dan papan. Mereka mengambil 

kayu dan rotan untuk dijadikan bahan bangunan rumah. Mereka juga memilih lokasi tertentu 

dalam hutan untuk dikelola menjadi lahan pertanian dan perkebunan (Liswanti, dkk., 2004:4). 

Masyarakat Dayak Punan sangat menghormati hutan sebagai sumber kearifan lokal dan 

kepercayaannya. Orang Dayak Punan mempercayai bunyi burung beoq sebagai petunjuk 

memulai aktivitas pada awal hari. Misalnya saat hendak berburu, suara dari burung beoq 

dapat menjadi penanda keberuntungan dan kesialan seorang Dayak Punan (Julia, dkk., 

2021:69).   

 Penutur bahasa Dayak Punan di Kalimantan Timur memang tidak bisa dipisahkan 

dengan keberadaan penutur bahasa Dayak Punan di Kalimantan Utara. Wilayah Kabupaten 

Berau dan Kutai Timur yang secara geografis berdekatan dengan Provinsi Kalimantan Utara 

membuat hal ini sangat wajar. Dengan demikian, bahasa Dayak Punan yang dituturkan di 

Berau, Kutim, dan di Malinau sama saja. Hanya saja, bahasa Dayak Punan masih memiliki 

beberapa subdialek. Salah satunya adalah bahasa Dayak Punan Tebunyau yang sangat unik 

sistem tatabahasanya (Romadhan, 2022:1). Selaras dengan hal-hal di atas, penutur bahasa 

Dayak Punan menggunakan dua kosakata yang erat kaitannya dengan sistem pelestarian 

lingkungan. Kedua kosakata itu akan dijelaskan lebih detail dalam pembahasan di bawah ini.    

a. nutung  

Secara morfologi, bahasa Dayak Punan sama dengan bahasa Dayak Bahau. Penutur 

bahasa Dayak Punan menyebut nutung sebagai kosakata bakar untuk konteks 

membakar lahan. Kata ini sering digunakan saat membersihkan lahan untuk 

menanam padi. Dalam pikiran alam bawah sadar penutur bahasa Dayak Punan, kata 

ini menyimpan langkah antisipasi terjadinya risiko kebakaran. Mereka sudah sangat 

paham bahwa mendengar kata nutung maka akan pasti ada nyala api yang besar di 

situ. Oleh karena itu, kata ini selalu tepat penggunaannya dan dampak yang 

dihasilkan.    

b. isak  

Untuk konteks membakar makanan, penutur bahasa Dayak Punan menggunakan kata 

isak. Sama dengan kata nutung di atas, di pikiran alam bawah sadar penutur bahasa 

Dayak Punan sudah terperprogram dengan baik untuk memahami kata ini. Mereka 

sadar bahwa aktivitas isak hanya menghasilkan api yang kecil. Jadi, mereka sudah 

bisa mengantisipasi sebelumnya. Kedua kata ini tidak pernah tertukar 

penggunaannya. Secara ideologi, kedua kata ini menyimpan dimensi berpikir dan 



Syamsul Rijal, dkk. 

175                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

bertindak penutur bahasa Dayak Punan. Demikian juga secara dimensi sosiologis dan 

biologis, penggunaan kata ini menjadi salah satu bentuk kepedulian masyarakat 

Dayak Punan dalam menjaga kelestarian lingkungannya.  

 

6. Dayak Penihing/Aoheng 

Secara geografis, etnis Dayak Penihing atau Aoheng bermukim di wilayah Kecamatan 

Long Pahangai dan Long Apari Kabupaten Mahakam Ulu. Khusus di kampung Long Apari, 

etnis Aoheng berbatasan langsung dengan wilayah Sarawak Malaysia. Oleh karena itu, 

penutur bahasa Dayak Aoheng atau Penihing sesekali menggunakan bahasa negara tetangga 

Malaysia dalam berkomunikasi, terutama urusan transaksi jual beli (Palupi, 2015:98). Akan 

tetapi, penutur bahasa Dayak Aoheng tidak terganggu dalam berkomunikasi dengan 

bahasanya sendiri. Mereka tetap menggunakan bahasa Dayak Aoheng dalam pergaulan 

keluarga dan adat. Seperti etnis Dayak lainnya, etnis Penihing/Aoheng juga mengandalkan 

hutan sebagai sumber kehidupan, termasuk sumber pangan. Mereka mengolah hutan dengan 

sangat hati-hati. Kehati-hatian itu terlihat dalam bahasa mereka. Penutur bahasa Dayak 

Penihing/Aoheng menggunakan dua kosakata terkait kelestarian lingkungan. Salah satunya 

adalah adanya kata nutung dan kahang dalam konteks membakar. Selanjutnya, kedua kata ini 

akan dijelaskan di bawah ini.    

a. nutung  

Kata nutung dipakai sebagai kata bakar atau membakar untuk konteks membakar 

yang sampai hancur dan hangus. Kata ini bisa ditemui pada bentuk membakar lahan 

atau membakar ladang dan membakar sampah. Penutur bahasa Dayak Penihing 

sering membedakannya dengan konteks membakar makanan. Penggunaan kedua kata 

tersebut tidak pernah tertukar sehingga mereka sudah dapat mengantisipasi risiko 

yang akan terjadi.  

b. kahang  

Kata kahang dipakai sebagai kata bakar atau membakar untuk konteks  

mematangkan makanan. Misalnya membakar ikan atau membakar ayam. Kata 

kahang ini merupakan kosakata yang tidak ditemukan kemiripan dengan bahasa 

Dayak lainnya. Sama dengan kata nutung, kahang juga tersimpan rapi di pikiran 

penutur bahasa Dayak Penihing. Dalam konsep ekolinguistik, penggunaan kata ini 

sudah termasuk dalam dimensi ideologis, sosiologis, dan biologis. Kedua kata 

tersebut sudah masuk dalam sistem kognitif etnis Dayak Penihing/Aoheng.    

  

KESIMPULAN 

Etnis Dayak banyak memanfaatkan alam terbuka untuk aktivitas kehidupannya. Etnis 

Dayak hidup menyatu dengan hutan. Mereka menjadikan hutan sebagai sumber kearifan 

lokalnya. Selain itu, hutan juga menjadi sumber perekonomian bagi masyarakat Dayak. Oleh 

karena itu, mereka mempunyai cara khusus merawat hutan sehingga hasil hutan masih bisa 

dimanfaatkan sampai sekarang.  

Dalam artikel ini, konsep pemeliharaan lingkungan bagi masyarakat Dayak telah 

dibahas dari segi ekolinguistik dialektikal. Kajian ekolinguistik menunjukkan dua kosakata 

bahasa Dayak di Kalimantan Timur yang selalu digunakan masyarakat Dayak dalam 

percakapan sehari-hari. Kosakata ini membuktikan bahwa memang  orang Dayak secara 

ideologi memiliki konsep dalam menjaga hutan. Kosakata itu adalah kata bakar. Bahasa 

Dayak mengenal dua kosakata dalam konteks bakar atau membakar. Untuk konteks 

membakar sampai hangus atau habis, bahasa Dayak di Kalimantan Timur rata-rata 

menggunakan bentuk nutung, tutung, atau nutukng. Akar katanya tetap pada kata tung, 

sehingga ini dapat dikategorikan kata yang berkerabat bahkan masih sama. Adapun untuk 



Konsep Pemeliharaan Lingkungan pada….. 

©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2)                    176 

konteks membakar yang hanya digunakan dalam mengolah makanan (mematangkan) 

digunakan digunakan beberapa variasi kosakata, seperti kata pitum, tinuq, pisak, dan kahang.  

Pada konteks membakar dengan tujuan hancur atau hangus, orang Dayak sudah saling 

memahami akar kata tung. Bentuknya bervariasi dalam beberapa bahasa Dayak. Akan tetapi, 

tetap kata nutung yang paling banyak digunakan. Mereka sudah memiliki langkah antisipasi 

yang sama terhadap aktivitas pada kata nutung. Dalam kajian ekolinguistik dialektikal, 

penggunaan kata bakar atau membakar ini termasuk dalam tiga dimensi ekolinguistik, yakni 

dimensi ideologis, dimensi sosiologis, dan dimensi biologis. Secara ideologis, penutur bahasa 

Dayak memahami secara kognitif makna kata nutung dalam proses membakar. Kata itu sudah 

terpatri dalam alam bawah sadarnya. Secara sosiologis, penggunaan kedua kata itu telah 

mampu menjalankan regulasi dan kepercayaan masyarakat Dayak yang menghormati hutan 

sebagai sumber kehidupan. Secara biologis, tentu dengan penggunaan kedua kata tersebut, 

risiko terjadinya kebakaran hutan sangat kecil sehingga hubungan semua spesies (flora dan 

fauna) di hutan terus terjaga.  

Mereka mampu membedakan jenis membakar yang berbahaya dan membakar yang bisa 

dikontrol. Hasilnya, hal ini terlihat pada cara mereka membuka lahan pertanian dan 

membakar sampah. Konsep ini masih digunakan sampai sekarang sehingga tidak pernah ada 

kebakaran lahan dilakukan oleh orang Dayak. Jadi, jika ada kebakaran hutan yang terjadi di 

Kalimantan Timur dan sekitarnya, itu sebenarnya disebabkan oleh pembakaran lahan kelapa 

sawit yang dilakukan oleh pekerja perusahaan. Sebagian besar pekerja perusahaan sawit ini 

bukan etnis Dayak.  

 

DAFTAR PUSTAKA 
Ahimsa-Putra, H. S. (2001). Strukturalisme Levi-Strauss: Mitos dan Karya Sastra. Yogyakarta: Kepel 

Press.  

Bromhead, H. (2021). Disaster Linguistics, Climate Change Semantics and Public Discourse Studies: 

A Semantically-Enhanced Discourse Study of 2011 Queensland Floods. Language Sciences. 85 

(2021) 101831. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2021.101381   

Djajasudarma, F. (2006). Metode Penelitian Linguistik: Ancangan Metode Penelitian dan Kajian. 

Bandung: Refika Aditama. 

Dirmansyah, Utama, D. B., Widyaningrum, N., & Widana, I. D. K. (2020). Kearifan Lokal dan 

Partisipasi Persekutuan Dayak Kalimantan Timur dalam Menghadapi Bencana Kebakaran Hutan 

dan Lahan. Perspektif. 9(2). 314 - 321. https://doi.org/10.31289/perspektif.v9i2.3609  

Duranti, A. (1997). Linguistic Anthropology. New York: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511810190 

Foley, W. A. (1997). Anthropological Linguistics: An Introduction. USA: Blackwell Publisher.  

Garner, M. (2005). Language Ecology as Linguistic Theory. Kajian Linguistik dan Sastra. 17(3). 91 - 

101. https://doi.org/10.23917/kls.v17i2.4485  

Huvang, V., Devung, G. S., Silpanus. (2020). Makna Tanah Menurut Suku Dayak Bahau Busaang dan 

Teologi Lingkungan. Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral. 4(1)l. 14 - 27.  

Julia, Mursalim, & Dahri. (2021). “Kepercayaan dalam Mitos Beo’ Suku Dayak Punan Aput 

Kecamatan Kayan Hilir Kabupaten Malinau Kalimantan Utara: Kajian Folklor”. Jurnal Ilmu 

Budaya. 5(1). 67 - 82.  

Kotijah, S. (2009). Ekologi Tradisional Dayak Tunjung di Kutai Barat. Gagasan Hukum.  

https://gagasanhukum.wordpress.com/  

Kramsch, C. (2000). Language and Culture. Oxford University Press.  

Lei, L. (2021). Exploring Ecological Identity from The Perspective of Sistemic Functional Linguistic. 

Journal of World Languages. 7(3). 487 - 514. https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0013 

Liswanti, N., Indawan, A., Sumardjo, & Sheil D. (2004). Persepsi Masyarakat Dayak Merap dan 

Punan Tentang Pentingnya Hutan di Lansekap Hutan Tropis, Kabupaten Malinau, Kalimantan 

Timur. Jurnal Manajemen Hutan Tropika. 10(2). 1 -13.  

https://doi.org/10.1016/j.langsci.2021.101381
https://doi.org/10.31289/perspektif.v9i2.3609
https://doi.org/10.1017/CBO9780511810190
https://doi.org/10.23917/kls.v17i2.4485
https://gagasanhukum.wordpress.com/
https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0013


Syamsul Rijal, dkk. 

177                 ©Bahasa: Jurnal Keilmuan Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 5(2) 

Ma, C. & Stibbe, A. (2022). The Search of New Stories to Live by: A Summary of Ten Ecolinguistics 

Lectures Delivered by Arran Stibbe. Journal of World Languages. 8(1). 164 - 187. 

https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0031  

Mulyani, S. (2022). Petkuq Mehuey: Kearifan Lokal dengan Kesetaraan Gender dalam Menjaga Hutan 

Adat Suku Dayak Wehea-Kutai Timur, Kalimantan Timur. Jurnal Sosial-Politika. 3(2). 82 - 90. 

https://doi.org/10.54144/jsp.v3i2.52  

Nurdiyanto, E., Resticka, G. A., dan Yanti, S. N. H. (2022). Ekoliksikon Burung Merpati Sebagai 

Suplemen Pembelajaran Bahasa Berbasis Lingkungan: Perspektif Ekolinguistik. Semiotika. 

23(1). 1 - 13. https://doi.org/10.19184/semiotika.v23i1.24367 

Palupi, D. (2015). Di Antara Tiga Bahasa: Sikap Bahasa Masyarakat Perbatasan Indonesia - Malaysia. 

LOA. 10(2). 97 - 109.  

Péres, I. C. (2015). Indigenous Languages, Identity and Legal Framework In Latin America: An 

Ecolinnguistcs Approach. Procedia: Social and Behavioral Sciences. 33rd Conference of of The 

Spanish Association of Applied Linguistics (AESLA), XXXIII AESLA CONFERENCE, 16 - 18 

April 2015, Madrid, Spain.   

Rahmawati, H. (2015). Local Wisdom dan Perilaku Ekologis Masyarakat Dayak Benuaq. Jurnal 

Indigenous. 13(1). 71 - 78.  

Rijal, S. (2021). Bukti Linguistik Keberadaan Pasar Barter di Pulau Kalimantan. Prosiding Kongres 

Internasional Masyarakat Linguistik Indonesia. 18 - 20 Agustus 2021. Makassar. Masyarakat 

Linguistik Indonesia, Universitas Hasanuddin. https://doi.org/10.51817/kimli.vi.83  

Rijal, S. (2016). Hubungan Bahasa Dayak Kenyah dan Bahasa Dayak Punan: Analisis Ekolinguistik 

Dialektikal. Prosiding Seminar Nasional Bahasa Ibu IX. Denpasar, 26 - 27 Februari 2016. hal. 

2474 - 2487.   

Romadhan, A. D. (2022). Piranti Uji Objek Bahasa Dayak Punan. Prosiding Riksa Bahasa XVI. 15 

Oktober 2022.  

Samsoedin, I., Wijaya, A., dan Sukiman, H. (2010). Konsep Tata Ruang dan Pengelolaan Lahan Pada 

Masyarakat Dayak Kenyah di Kalimantan Timur. Jurnal Analisis Kebijakan Kehutanan. 7(2). 

145 - 168. https://doi.org/10.20886/jakk.2010.7.2.145-168 

Subiyanto, A. (2015). Ekolinguistik: Model Analisis dan Penerapannya. Semarang: Fakultas Ilmu 

Budaya Universitas Diponegoro. 

Sutrisna, I. P. G. dan Bhandesa, A. M. (2022). Kosakata Tanaman Obat Tradisional Untuk 

Meningkatkan Dayan Tahan Tubuh (Imun) Pada Pandemi Covid-19: Kajian Ekolinguistik. 

Stilistika. 10(2). 319 - 333.  

Tisen, O.B. (2004). Conservation and Tourism: A Case Study of Longhouse Communities in and 

adjacent to Batang Ai National Park, Sarawak, Malaysia.  A thesis submitted in partial 

fulfilment of the requirement for the Degree of Master of Parks, Recreation, and Toudsm 

Managemen At Lincoln University. 

Wardhaugh, R. (2006). An Introduction to Sociolinguistics. USA: Blackwell Publishing.    

Widjono, R. H. (1998). Masyarakat Dayak Menatap Hari Esok. PT Grasindo: Gramedia Widiasarana 

Indonesia.   

Zhou, W. (2021). Ecolinguistics: A Half-century Overview. Journal of World Languages. 7(3): 461 - 

486. https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0022    

 

 

 

 

https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0031
https://doi.org/10.54144/jsp.v3i2.52
https://doi.org/10.19184/semiotika.v23i1.24367
https://doi.org/10.51817/kimli.vi.83
https://doi.org/10.20886/jakk.2010.7.2.145-168
https://doi.org/10.1515/jwl-2021-0022

